
СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201164

Фольклор и этнология

Обрядово-культовая жизнь кавказцев 
содержит в������������������������������ �����������������������������себе архаические обряды, обы�
чаи, традиции, элементы духовной культу�
ры, отражающие религиозное мировоззре�
ние и относящиеся к древнейшим пластам 
мировосприятия, мироощущения как ира�
ноязычных, так и тюркоязычных народов.

В результате многовекового контакти�
рования и смешения «…все народы Кавка�
за, не только непосредственно соседящие 
друг с другом, но и более отдаленные», ока�
зались связанными «между собой слож�
ными и прихотливыми нитями языковых 
и культурных связей» [1, 89]. О том, что 
«при всем непроницаемом многоязычии 
на Кавказе складывался единый в суще�
ственных чертах культурный мир», свиде�
тельствуют также общие закономерности 
развития устного народного творчества, 
процессы эволюции фольклорных жанров, 
межкавказские фольклорные параллели 
и ритуальная жизнь Кавказа. Замеченные 
схождения представляются нам предме�
том особого интереса для осмысления, для 
выявления духа и существенных черт этой 
культуры.

Известно, что любой язык обладает 
способностью накапливать в семантиче�
ской структуре культурный и историче�
ский опыт народа, являющийся емким 
источником национально-исторической 
информации. С этих позиций хранителем 
опыта поколений выступает обрядовый 
текст, отражающий мир конкретного 
человека, его лингвоментальные модели 
и культурные ценности. Обряд является 

компонентом сложного информационного 
языка народной культуры. Для его прочте�
ния необходим весь культурный контекст; 
в системе обряда каждый предмет наделя�
ется определенным семантическим стату�
сом, а слова обыденного языка получают 
в языке культуры особые символические 
значения. Исследование обрядового текста 
невозможно без изучения фольклорных и 
этнографических фактов, но еще больший 
эффект дает, на наш взгляд, сравнительное 
изучение фольклорно-этнографических 
традиций соседствующих народов.

Одной из древнейших форм народной 
поэзии считались исследователями тру-
довые песни, зародившиеся в процессе 
выполнения определенной работы и ритм 
которых способствовал организации дви�
жения работающих. К.  Бюхер считал, что 
«первая песня возникла во время труда…», 
причем «…составной частью исполняемой 
работы были не только ритм, но и музы�
ка, и поэзия» [2, 47]. Одна из песен, сохра�
нившихся не только в записях, но и в жи�
вом звучании, – песня женщин, валявших  
войлок для бурки.

Трудоемкий процесс выполнялся груп�
пой женщин, делавших одновременные и 
одинаковые движения руками. Синхро�
низации движений способствовал припев 
песни: «Уой, онай, онай». Т. А.  Хамицаева 
замечает, что «смысл слова «онай» непоня�
тен» [3, 6]. По предположению В. И. Абаева, 
это, возможно, есть обращение к св. Иоан�
ну как к солнечному божеству [4, 228]. Бли�
же к истине, нам думается, определение, 

ОБ ОБЩЕКАВКАЗСКОМ СУБСТРАТЕ  

В ОБРЯДОВО-ФОЛЬКЛОРНОЙ ЖИЗНИ 

СЕВЕРОКАВКАЗСКИХ НАРОДОВ

Е. Б. БЕСОЛОВА



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 65

Фольклор и этнология

данное Т. М.  Хаджиевой: «Инай (Онай) – 
это имя покровительницы шерсти и тка�
чества, функции которой со временем за�
былись, а имя стало восприниматься как 
песенный рефрен» [5, 34].

Это толкование подтверждается и мне�
нием акад. Б. А.  Рыбакова: «Имея дело с 
песенными рефренами, всегда необходимо 
было бы помнить об античном пеане, ко�
торый был и гимном-молитвой, и именем 
божества» (курсив мой. – Е. Б.) [6, 394].

Песни «Инай» («Онай»), которые пе�
лись во время тканья и изготовлении  
войлока, бурок, при валянии домоткано�
го сукна осетинками, балкарками и кара�
чаевками, относятся к числу древнейших 
трудовых песен. Они содержали жалобы 
на бесконечный тяжелый труд и призывы 
работать лучше; выражали желание, каким 
они хотят видеть свое изделие, и при этом 
обязательно предрекали, чтобы оно было 
счастливым:

Уой, онай, онай, онай,
Это такого мужчины бурка,
Который ночи напролет бродит,
А днем одиночества боится,
О нано, нано, ой, нано, нано!
Моей душе уж невмоготу работать,
				    трудиться!
Моей душе уж невмоготу днем и ночью 
			   работать [3, 183].
Как железо, пусть будет прочным мое 

изделие, хо, Инай,
Пусть эта бурка будет непромокаемой,
				    хо, Инай,
Пусть (никогда) в нее не попадет 
			   пуля врага! [5, 38]
Песня «Онай» («Инай»), поддерживая 

рабочий ритм, являлась серьезным под�
спорьем в нелегком труде женщин. Много�
кратное повторение асемантических слов 
и частиц «йе, гей, гой, уай, уой, ой-ой, о» или 
«пусть будет» еще больше усиливает за�
клинательное начало песни, а рефрен «уой, 
онай, уой» или «хо, Инай (Онай)!» придает 
песне четкий ритмический строй. «Чем пе�
сенный жанр древнее, – пишет Н. П.  Кол�
пакова, – тем его поэтика проще, строже, 
тексты меньше орнаментированы, прямее 
по своим стилистическим линиям» [7, 183].

Балкарки и карачаевки, сбивая масло, 
пели песню «Долай», посвященную мифо�
логическому покровителю домашних жи�
вотных Долаю: «Сбивание масла в бурдюке 
идет в ритме песенной мелодии, соответ�
ственно словам. Каждое слово определяет 
движение рук, взбалтывающих бурдюк, а 
комки твердеющего масла, ударяясь о стен�
ки бурдюка, издают звук «дол-дол-дол», 
словно повторяя имя божества, по воле ко�
торого сметана превращается в масло» [8, 
15].

По мнению Т. М.  Хаджиевой, песня 
имела не только утилитарно-организатор�
скую семантику, обладала она также маги�
ческой функцией, а со временем в некото�
рых вариантах песен «Долай» стали усили�
ваться и социальные мотивы [5, 36].

Эти песни перекликались с песнями, 
исполняемыми женщинами-осетинками 
при сбивании масла:

Обернуться тебе маслом,
Превратиться тебе в масло,
Обернуться тебе медом,
Больше бычьей головы,
Прозрачнее слезы [3, 187],
при приготовлении дзыкка (националь�

ного блюда из сыра и сметаны); с песнями 
женщин, мелющих зерно ручной мельни�
цей, во время общей работы, при расче�
сывании шерсти, при заквашивании пива. 
Песни жниц Дагестана (к примеру, руту�
лок, агулок и цахурок) сохраняют ритм 
труда, который определяет ритм мелодии 
и организует этим стих. Поэтизация тру�
да посредством восхваления орудий труда 
встречается в рутульской песне жниц:

Жните, жните,
Слезы не лейте,
Серпы – серебряные,
Пальцы – золотые,
Гурии рая! [8, 47]
И у рутульцев была песня, возникшая 

в процессе сбивания масла. Правда, дошла 
она до сегодняшнего дня сильно изменен�
ной, а ее трудовое начало уже забылось, и 
сейчас она известна как детская рутульская 
песня «Къукъаный» [2, 48]. И этому есть 
объяснение. Большинство лезгинок ис�
пользовали традиционный ритм в других 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201166

Фольклор и этнология

целях, приспособив его к слуху ребенка. 
Бывшая трудовая песня лезгинок «Квар-
квар» превратилась в забавную детскую. 
Она, как и рутульская, исполняется жен�
щиной, раскачивающей глиняный кувшин 
с кислым молоком, одновременно при�
строив на своей спине ребенка:

– лезгинский текст:
С гору Ккеттин-кьил масла 
			   пусть будет!
Как срединная река молоко 
			   пусть будет.
Масло, что накачаем, с хлебом – тебе,
Сыворотку – кошечке.
Промывную воду – собачке...
– рутульский:
С гору Луьге-бан масла пусть будет!
С реку Лалаъан – молока пусть будет,
Кислое молоко и сухой хлеб – 
матери Ханзде,
Хлебушек с маслом – невестке Биче… 
				    [2, 50]
Ритуальный танец – одна из наиболее 

древних форм молитвы, осуществляемой 
путем имитации божественных действий. 
В зависимости от их целевой установки 
выделяют различные виды танцев. Это – 
танцы охотничьи, очистительные, фалли-
ческие; а также танцы траурные и круговые, 
которые нередко носили военный характер 
(ср.: Симд нартов в героическом эпосе осе�
тин).

К фаллическим танцам, на наш взгляд, 
относится «Чепена», текст песни которого 
в прошлом был эротического содержания, 
жесты – двусмысленны, порою даже не�
пристойны [3, 14].

Это и танец, и песня, танец-игра, пол�
ный юмора и веселого задора, исполнял�
ся на осетинской свадьбе в доме жениха в 
конце свадебных торжеств.

Руководил танцем человек (амонæг), 
могущий петь, отличавшийся веселым 
нравом, богатой фантазией и остроумием. 
Амонæг выходил на середину площадки и 
выкрикивал: «Чепена!» – что являлось сиг�
налом к началу танца. Танцующие, в основ�
ном мужчины, собирались в круг. В середи�
не круга становился «амонæг» (букв. «веду-
щий, указывающий, руководящий»), он же 

запевала, с большой палкой в руке и начи�
нал импровизировать, одновременно следя 
за четкостью движений танцоров, которые 
беспрекословно подчинялись его требова�
ниям. Амонæг не только запевал текст, но 
и импровизировал различные жесты, дей�
ствия, которые повторялись танцующими 
людьми. Ведущим могла быть и женщина. 
Амонæг запевал, а после каждого куплета, 
пропетого им, все дружно и задорно под�
хватывали припев: «Ой, ой, Чепена».

Когда‑то танцевали двухъярусный Че�
пена: на плечи танцующих нижнего ряда 
становились другие. Они брали друг дру�
га за пояс и тоже замыкали круг. Амонæг 
начинал песню в среднем темпе, в таком 
же темпе пели припев танцующие, в такт 
двигаясь по кругу то влево, то вправо, в 
зависимости от того, что скажет ведущий: 
«рахизырдæм чепена» – в правую сторону 
чепена или «галиуырдæм чепена» – в левую 
сторону чепена, «рахиз къахæй чепена» 
– правой ногой чепена или галиу къахæй 
чепена – левой ногой чепена. Ритм песни 
и, соответственно, пляски убыстрялся до 
возможного предела.

Танец заканчивался несколько необыч�
но.

Внезапно песня обрывалась. Один из 
танцующих вдруг предлагал сменить веду�
щего «Чепена». Все дружно подхватывали 
это предложение. Кто‑либо еще добавлял, 
что неплохо было бы выкупать его в реке. 
Тогда все исполнители дружно бросались 
на амонæг’а, подхватывали его на руки и, 
если ему не удавалось вовремя скрыться 
или увильнуть, приговор приводился в ис�
полнение.

Если исходить из того, что эротическое 
слово считалось силой, способствующей 
плодородию почвы, плодовитости скота и 
деторождению, то получается, что песня-
танец «Чепена» заключала в себе и опреде�
ленное магическое значение. Эту же семан�
тику содержала и карачаево-балкарская 
песня-танец «Тепена».

На свадьбе, после снятия с головы не�
весты платка, начинается обязательная 
традиционная свадебная песня-пляска 
«Тепена». Она тоже восходит к древней�



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 67

Фольклор и этнология

шим культовым действиям. Семантика 
большинства вариантов «Тепена» – свое�
образный синтез двух основных жанров 
свадебной поэзии «Орайды» и ритуальных 
благопожеланий (алгышей) балкаро-кара�
чаевского фольклора:

С доброй ногой, с доброй ногой (входи),
Как это (зерно) размножится,
Счастье приносящей невестой будь…
пели, дав невесте на руки маленького 

мальчика и осыпая ее зерном перед вводом 
в дом. Эти ритуальные действия были свя�
заны с профилактической и продуцирую�
щей магией.

На приуроченность «Тепена» к тому 
или иному свадебному обряду указывают 
тексты песен. Например, в «Тепена» жени�
ха и его дружков традиционной концовкой 
были слова:

Хватит, (потанцевали), присядем,
Возьмем в руку киеу аякъ,
Пусть всегда будем благословенны.
Песня-пляска «Тепена» в доме жени�

ха носила заклинательно-магический ха�
рактер. Хозяева обязаны были одарить ее 
исполнителей бараном (жертва для «Тепе�
на»), с дарением барана – «Тепенаны» со-
гъуму – связывалась реальная сила благо�
пожелания.

Солист «Тепена», стоя у очага (костра) 
(участники хоровода кружатся вокруг оча�
га, костра, где варится свадебный къурман�
лык, то вправо, то влево), регламентировал 
поведение пляшущих: «Направо, налево 
пляшите! Левую ногу поднимайте…». Ор�
ганизующий мотив – общее место песен-
плясок «Тепена» – являлся реминисцен�
цией какого‑то, уже забытого, культового 
обряда. В этой песне-алгыше «Тепена» до�
минантной является также обрядово-ма�
гическая функция.

Первое упоминание о хороводном тан�
це «Сандарак» (диг. сандæрахъ) мы нашли 
у народного художника Северной Осетии 
Махарбека Туганова в статье «Осетинские 
народные танцы», в которой пишется, 
что, как показывает самое название этого 
симда (Сандрак), танец пришел в Осетию 
откуда‑то извне, от западных соседей. «Не�
смотря на его пришлость, он держался дол�

го в народе, подкупая, видимо, своей жи�
востью и непосредственностью движений 
ног главным образом, т.к. руки оставались 
в обычном для симдов положении» [9, 79].

Старинный «Сандарак». Выстраива�
лась шеренга пар танцоров – А и Б. С на�
чалом музыки вся шеренга начинала танец 
на месте, почти не двигаясь ни вправо, ни 
влево, движение ног очень быстрое. Когда 
таким образом вся стена танцоров прихо�
дила на месте в быстрое колыхание, первая 
пара начинала отделяться от общей шерен�
ги, не теряя взятого в танце темпа, причем 
пятки почти касались друг друга, затем но�
ски выбрасывались влево и вправо: носок 
правой ноги – направо, носок левой ноги 
– налево. В. И.  Абаев отмечал: «Хоровод�
ный танец, исполнялся в старину в неко�
торых районах Дигории…движения танца 
сравнивались с движениями мечущегося 
в жару человека», посему «неотделимо от 
тюрк. sandəraq «бред», «бредящий в жару»» 
[10, 29], со временем этот «Сандарак» по�
степенно исчезает, появляется более позд�
ний его вариант.

В карачаево-балкарской сатирической 
смеховой песне-пляске «Сандырак» (знач. 
бред, бредить; дурачиться) основная функ�
ция – развлекательная. В ней, как и в ко�
рильных свадебных песнях многих наро�
дов, высмеивались чьи‑либо пороки, сла�
бости: скупость, обжорство, трусость, бах�
вальство и т.п. «Сандырак» можно назвать 
песней с «подтекстом», понять который 
можно только при знании того ситуатив�
ного фона и обстоятельств, из которых она 
возникла. Тексты «Сандырак» изобилуют 
традиционными формулами угроз, перехо�
дящих нередко в проклятия. В некоторых 
его вариантах (т.е. в тех, которые оторва�
лись от обряда и могли свободно конта�
минироваться) встречаются и проклятия. 
Антонимическая семантика алгышей и 
наигрышей еще отчетливее подчеркивает 
гротесковое начало песни.

Солист «Сандырак», веселя зрителей, 
мог довольно зло посмеяться над кем угод�
но, а свои шутливые угрозы в любой адрес 
мог без опаски превращать в проклятия, 
так как они никого не обижали, а, наоборот, 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201168

Фольклор и этнология

вызывали всеобщий хохот. Одни сказители 
считают Сандырак божеством смеха, дру�
гие предполагают, что Сандырак имеет не�
посредственное отношение к солнцу.

По утверждению Т. М.  Хаджиевой, у 
балкарцев и карачаевцев первоначально 
это – обряд, связанный с проводами зимы, 
который у всех народов считался праздни�
ком в честь солнца и олицетворял его рож�
дение.

В древности песни-пляски «Тепена», 
«Сандырак» были культовыми песнями. 
Со временем они, по причине их деритуа�
лизации и десакрализации, превратились 
в круговые песни-пляски с открытой ком�
позицией. В них, как и в некоторых других 
жанрах осетинского и балкаро-карачаев�
ского фольклора, доминирующую роль 
стала играть импровизация. Изменение 
генетической основы культового обряда 
повлекло за собой изменение семантики 
текста и, конечно же, мелодического кон�
тура, ритмики этих песен, что способство�
вало их переходу из строго приуроченных 
культовых песен в другой обряд и в дру�
гую жанровую систему – смеховые песни. 
«Сандырак» стал популярной пляской па�
стухов, «Тепена» исполняли при строи�
тельстве новой сакли (дома), а «Чепена» не 
увидишь уже ни на одной, даже сельской, 
свадьбе.

По семантике и кинетическому строе�
нию анализируемые песни-пляски бывают 
сюжетными и бессюжетными. Последние 
(в частности, варианты «Сандырак») пред�
ставляют собой как бы набор нелепиц. 
В большинстве этих песен встречаются 
формулы невозможного, ситуации логиче�
ского парадокса, нонсенса. Их язык носит 
явно гротескный характер [5, 28].

Еще одна песня-пляска культово-син�
кретического характера связывает осетин 
с балкарцами и карачаевцами – «Цоппай».

«Цоппай», по В. И.  Абаеву, «обрядовая 
пляска и пение вокруг пораженного гро�
мом»; «припев, повторяемый при совер�
шении этого обряда», а также «обрядовое 
хождение по аулам во время засухи».

Обряд, с которым связан термин «цоп-
пай», и самое «это слово являются достоя�

нием всего западнокавказского этнографи�
ческого мира. Кроме осетин, они засвиде�
тельствованы у черкесов, абазин, абхазов, 
балкарцев и карачаевцев». Ос. цоппай, 
черк. чоппа, балк.‑карач. чоппа, абх. чау-
пар, чопа представляют, разумеется, одно 
и то же слово.

Однако вопрос о том, какого проис�
хождения Цоппай, и что оно собственно 
означает, остается пока открытым. В выра�
жении «æлдары цоппай» первое слово есть 
осет. æлдар «князь», ср. абх. At’lar- Çopa [11, 
314‑315].

В монографии М. Д.  Каракетова «Из 
традиционной обрядово-культовой жизни 
карачаевцев», в которой исследуется обря�
дово-культовая жизнь карачаевцев, пишет�
ся, что «…сам образ Чоппы представляет 
собой непрерывный процесс творения, 
воплощенный, прежде всего, в аграрных, 
календарных ритуалах и культах», и по�
этому «позволяющий людям сблизиться 
с вечным, творящим, невидимым миром» 
[12, 27].

Чоппа, по мнению ученого, бог плодо�
родия, обозначение божественности, несу�
щей в себе функцию Жизненного порядка 
[12, 162].

«Народу… приходилось всегда под�
держивать данный миропорядок не только 
в повседневной жизни, но и посредством 
жертвоприношений, молитв, сопрово�
ждавшихся просьбой о непрерывном дви-
жении, позволявшем творить, рождать та�
ких его держателей, как человек, стебель 
(трава, ствол, растения), гром, молния, 
Мировое Дерево, Древо Жизни, Мировая 
Гора, Мировая Мифическая Крепость и 
Крепость реальная…» [12, 163].

Движение присутствует и возле пора�
женного молнией: «…все жители селения 
собрались вокруг танцующего круга. Кру�
жась в хороводной пляске…», и в кумык�
ском обряде вызывания дождя земире, и в 
балкарско-карачаевском обряде чоппа, и в 
обряде вызывания дождя осетин цоппай: 
«Группа мужчин определенного населен�
ного пункта ходила вместе из одного се�
ления в другое. Шествие сопровождалось 
специальными песнями, которые должны 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 69

Фольклор и этнология

были вызвать дождь. Участники несли с 
собой флаг из красной или белой материи. 
В пути, когда они проходили мимо рек, об�
ливали друг друга водой»» [13, 166].

Движение, танцы… Языческий риту�
ал немыслим без музыки, пения, выкри�
ков и громкого произнесения сакральных 
формул – они символизировали для языч�
ника необузданные силы природы (гром, 
молнию, дождь), божественную стихию и 
само Божество, то гневное, то милостивое. 
Ритуал пытался воспроизвести не только 
акт божественного творения (звук – перво�
творение Божества), но и наделял звук глу�
бокими неземными смыслами на основе 
разнообразных мифических образов, со�
единенных с метафорически значимыми 
жестами и танцами (телодвижениями) … 
Язык, таким образом, первоначально вы�
ступал как чисто ритуальное начало, спла�
чивающее клан перед лицом Божества.

Понятие движения в древности счи�
талось магическим. Оно метафорически 
соотносилось с движением огня, который 
символизировал неземную силу, и метафо�
рой его было значение «богатство, приобре�
тение». Танец в языческом миропонимании 
символизировал соитие, оплодотворение 
Небом-Божеством Матери-Земли, и воз�
ник как подражание движению сакрально�
го огня, «танцам» языков священного пла�
мени. Танец символизировал «брак» огня и 
воды (ср. др.‑анг. dān «мокрый», осет. don 
«вода», алб. kercej «танцевать», но одновре�
менно «лить» (семя на Мать-Землю): англ. 
shower «ливень» < *kur- «penis» (буквально 
«льющий») < *kur- «гнуть, нагибать, лить»; 
осет. kuryn) [14, 328]. Танец-соитие пони�
мался как приобщение к божественной 
силе: ср. арм. рar «танец», но англ. диал. 
рerry «ливень» (дождь как божественное 
семя, проливаемое на Мать-Землю); и.‑е. 
*reg- «лить» (лат. rigare «лить», нем. Regen 
«дождь»); нем. Rоgen «рыбья икра» (семя). 
Ср.: высказывание Д. Н.  Овсянико-Кули�
ковского: «Нет сомнения, что в древности, 
как и в настоящее время, экстаз произво�
дился не только посредством опьяняющих 
напитков и посредством возбуждающего 
действия пения, или, вернее, ритма пения, 

но также путем пляски, причем экстатиче�
ским образом действовал собственно ритм 
пляски, а также вращательное, круговорот�
ное движение, составляющее, несомненно, 
неотъемлемую принадлежность танцев… 
«Кружение» в танце и «круг», образуемый 
пляшущими, являются непосредствен�
ной причиной экстаза, и в качестве такой 
причины должны ассоциироваться в уме 
и языке с представлением других причин 
экстаза, т.е. с опьяняющими напитками и с 
пением. Эту ассоциацию мы действительно 
и находим в данных языка» [15,������������� ������������83]. Как ви�
дим, все говорит о сопричастности убиен�
ной рукой божьей (Молнией Божественно�
го огня) к миру вечному, божественному.

По М. Д.����������������������������� ����������������������������Каракетову, основа происхож�
дения образа Чоппы тюрко-иранская, ис�
токи термина Чоппа уходят в праязыковой 
ностратический период [12, 56].

По поверьям карачаевцев, человек рож�
дается из грязи (чоппа / чуппа, где чоп / чöб 
«стебель, священная грязь»; па (ба) пай, 
бай «бог, владыка, богач, священный). Но 
это грязь, идущая из мира подземного с по�
мощью огня, воплощенного в молнии.

Дотрагиваясь до земли, люди, вероят�
но, принимали на себя ответственность 
перед молнией��������������������������� ��������������������������– «помочь ей ускорить про�
цесс «обретения» Вселенной мирового по�
рядка… и призывали к этому действию по�
кровителя предков…» [12, 87].

Иной точки зрения придерживается 
Ю. А.  Дзиццойты, замечая, что «корень 
*čар-, легший в основу осетинского цоппай, 
мог быть омонимичным иранскому *čар- 
«бить в ладоши» и иметь другое значение, 
например, «ходить кругами» или «ходить 
кругом»… Наконец, иранский корень 
*čар- «танцевать» может восходить к более 
ранней форме *kар- и представлять собой 
звукосимволическое образование со зна�
чением «прыгать, скакать» типа осет. гæпп 
«прыжок»» (курсив мой. – Е. Б. [16, 176].

В сборнике «Народные песни и инстру�
ментальные наигрыши адыгов» [17, 83] чи�
таем, что ««Цоппай» – осетинское слово, 
значение которого утрачено».

Существует еще одно объясне�
ние семантики термина Цоппай / Чоппа. 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201170

Фольклор и этнология

Проф. Х.  М. Халилова данное слово за�
интересовало своим созвучием с лакским 
словом «цIупар» «молния». Он предпола�
гает, что в старину и лакцы обращались к 
божеству грома и молнии. Ученому пред�
ставляется, что существует некая связь 
между лакским цIупар и осетинским цоп-
пай. Ведь, по утверждению Д. И.  Лаврова, 
и в названии священной горы лакцев Ва�
циллу усматривается влияние осетинского 
слова Уацилла, означающего святой Илья. 
На этой горе лакцы устраивали обществен�
ное моление и обращались к Всевышнему 
с просьбой о ниспослании дождя [18, 63].

Тесная связь наблюдается также между 
погребально-поминальным обрядовым 
текстом и текстами семейного и календар�
ного циклов северокавказских народов, 
что мотивируется единой обрядово-куль�
товой и языковой базой, о чем свидетель�
ствуют приведенные ниже примеры.

В осетинском языке встречаются фра�
зеологизмы со словом галдзарм «воловья 
(бычья) шкура», употребляются они как в 
разговорной речи, так и в устном народном 
творчестве (ср.: Кæд ма дын галдзармыл 
бахæрон ард, æндæр дын мæ бон ницыуал 
у… – «Кроме как еще клятвой на шкуре 
быка (вола), ничем другим, очевидно, я 
убедить тебя больше не смогу»; Дæ галдзар-
мыл дын ныллæууыд мыййаг… – «На воло�
вью шкуру тебе наступил, что ли…»). В них 
обычай клятвоприношения на шкуре быка 
(вола) выступает залогом верности клятве. 
В древности бык (вол) считался для пра
осетин жертвенным животным, и данное 
на его шкуре слово или произнесенную 
клятву преступать было невозможно.

В своей статье Ф. Ш. Алборов сетует на 
то, что поиски традиции клятвоприноше�
ния на воловьей (бычьей) шкуре оказались 
бесплодными даже за пределами этнокуль�
турных рамок осетинской действительно�
сти. Ни у одного из соседних народов такой 
обычай не зафиксирован, причем «…даже 
отдаленного намека на обычай приносить 
клятву на бычьей шкуре обнаружить не 
удалось» [19, 24]. Но это оказалось не так.

В Дагестане у лакцев ряда аулов имелся 
в прошлом своеобразный обряд, не зафик�

сированный на другой территории Страны 
гор. В селах Аракул Рутульского района 
и Вихли Кулинского района и в других во 
время похорон молодая бездетная вдова 
могла стать на высохшую шкуру быка, ба�
рана, козла, чтобы совершить обряд под 
названием «Кьянкьа бурчуйн» – Ступить 
на высохшую шкуру. Этим самым женщина 
давала обет до конца жизни не выходить 
замуж. Если ее родственницы в большин�
стве случаев пытались отговорить вдову 
от этого шага, то родственницы покойного 
мужа, наоборот, предлагали ей совершить 
это обрядовое действо.

В этом обряде ряд ученых усматривает 
отражение древнего культа – поклонение 
тотемному животному – быку, барану, 
козлу [18, 53]. Встав (прикасаясь ногами) 
на высохшую шкуру, молодая женщина как 
бы отдавала себя под покровительство то�
тема – властителя рода, чтобы в дальней�
шем облегчить свою судьбу.

Лакские плачи сохранили этот обряд в 
словесном выражении.

Родственники жены провозглашали:
Не взбирайся на высохшую шкуру!
Высохнет земля на могиле,
Твое горе успокоится.
Ты еще молода, наша дочь.
Весной весна придет,
Прилетит и ласточка,
И твоя душа расцветет.
Растает и лед на душе твоей.
Не взбирайся на высохшую шкуру!
И солнце будет светить для тебя,
И солнце согреет тебя!
Родственники мужа в свою очередь на�

стаивали исполнить обряд:
Ты наша куропатка с обломанными
				    крыльями,
Ты нами любимая!
Взбирайся на высохшую шкуру,
После вечера солнце не всходит,
Ушедшая вода не возвращается,
Не забывай ласкового своего,
Не оскверняй память любимого 
своего… [20, 176]
Расстилание воловьей (бычьей) шкуры 

и сидение на ней имеется также в «иску�
пительной» части погребального ритуала 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 71

Фольклор и этнология

в древнеиндийской традиции. Смысл этой 
«искупительной» части ритуала состоит в 
ликвидации для живых последствий похо�
рон, в обретении своего рода успокоения. 
Суть этого успокоения состоит в разрыве 
связи с покойным и со смертью, в осво�
бождении от той близости к смерти, кото�
рая неизбежна для участника обряда похо�
рон, особенно ближайшего родственника. 
В древнеиндийской традиции śāntikarman 
в связи с этим совершается примерно де�
сяток разных действий, среди них рассти�
лание воловьей шкуры и сидение на ней»  
[21, 34].

Известно, что любой этнокультурный 
и этноязыковой контакт – всегда обмен, и, 
следовательно, всегда двусторонен, обою�
ден. Это значит, что сам акт обмена остав�
ляет свои следы-результаты как на «прини�
мающей» стороне, так и на «дающей» [22, 
143].

Пример тому – обрядовое изображение 
умершего – тул – изготовление манекена 
или чучела (куклы) усопшего.

В Агач-Кале (VII‑X  вв.) был найден 
прекрасный резной сердолик, изобража�
ющий человеческое лицо с рассеянным 
взглядом широко расставленных глаз и 
уплощенным носом. Камень обрамлен в 
позолоченную обойму с крестообразными 
выступами. Его носили на груди. Однако 
пока неизвестно, местного ли происхожде�
ния эта вещь. Не выяснено ее назначение: 
являлась ли она украшением или была «ту-
лом» – изображением умершего [23, 210].

В Осетии через неделю после Нового 
года, в ночь с воскресенья на понедельник 
(къуырисæрæхсæв), часть осетин устраи�
вает поминки («ночь бдения мертвецов» 
– Мæрдты бадæн, или Бадæнтæ, или при�
глашение покойника на обед); другая часть 
осетин отмечает эту дату весной, за неделю 
до Пасхи, на Зазхæссæн, – в ночь на Верб�
ное воскресенье [24, 46].

Ко времени сбора близких родственни�
ков и соседей заготовлялась крестообраз�
ная фигура из палок, на которую надевали 
специальный комплект одежды, чтобы сде�
лать хоть приблизительно похожей на чти�
мого покойника: «Сделанное таким обра�

зом чучело олицетворяет собой покойни�
ка, и осетины верят, что в это время в куклу 
переселяется душа» [13, 135]. Сажали чуче�
ло на самое почетное место: у очага за тре�
ножный стол с аракой, пирогами, дзыкка, 
кусками мяса, подавали напитки и выхо�
дили из комнаты. Этот обычай отдельного 
приема пищи объяснялся нормативными 
предписаниями, оппозицией «старшие – 
младшие». В данном случае старший – это 
покойник, а младшие – остальные члены 
семьи [25, 135].

Мы бы трактовали этот обряд как одну 
из форм жертвоприношения. О. М.  Фрей�
денберг пишет, что «жертвоприношение 
родовой эпохи насквозь соединено с об�
разом многотипового божества, умира�
ющего и воскрешающего. Его обычная 
форма – кукла, чучело, помесь животного 
и человека. Эти существа в воде тонут и 
воскресают, в огне горят и обновляются, в 
земле бывают похоронены, но оживают, на 
дереве оказываются повешены и рождены 
сызнова. Их рождение, их брак и роды, их 
смерть и есть жертвоприношение» [26, 94].

Жертвоприношение обычно сопро�
вождали элементы борьбы, действия, 
шествия, брака, еды. Вот чем можно объ�
яснить тот факт, что многие индоевропей�
ские слова со значением «есть, питаться» 
соотносятся со словами, имеющими зна�
чение «вещь», «предмет, вещество» (как 
воплощение божества, к которому человек 
приобщается, которое «входит» в человека 
после его поглощения): русск. корм, кор-
мить, но англ. thing «вещь», но и.‑е. *ues- 
«есть, питаться»; ср. русск. висеть – жерт�
венные животные подвешивались на дере�
вьях [14, 148].

«Вокруг скамьи раскладывают все лю�
бимые предметы покойного: его оружие, 
трубку с набитым в нее табаком, огниво, 
балалайку. Собравшись вокруг скамьи, на 
которой находится чучело, мужчины по 
одну сторону, женщины по другую, начи�
нают плакать и сетовать… вопли, стон и 
рыдания, оглушая слух и раздирая сердце, 
сливаются в один отчаянный крик, сумато�
ха продолжается всю ночь…» [27, 96‑97]. 
По окончании поминального стола, про�



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201172

Фольклор и этнология

должавшегося до поздней ночи, «гостя» 
из Царства мертвых «укладывали» в по�
стель. Утром инсценировали «умывание» 
куклы-манекена. В. С.  Уарзиати отмечает, 
что во время сбора полевого материала 
ему не удалось зафиксировать специаль�
ного названия для описанной куклы-ма�
некена, информаторы заостряли внимание 
на том, что она была «человекоподобной» 
(адæймаджы хуызæн) [24, 194]. Отсут�
ствие в осетинском языке названия для 
изготовленного временного вместилища 
души усопшего – своего рода заместите�
ля умершего – привело ученого к мысли о 
возможной реальности такой номинации: 
представляется, что ее могло и не быть, 
ведь каждая такая кукла-манекен изготав�
ливалась для конкретного лица и была его 
знаковой моделью.

Обычай изготовления временного вме�
стилища души покойника известен, как 
оказалось, и кумыкам, причем с сохранив�
шимся названием куклы-манекена, или чу�
чела.

А. М. Аджиев пишет, что в причитани�
ях кумыков встречается слово тулламакъ 
(сделать тул, совершить тул), первона�
чальный смысл которого со временем за�
былся [28, 97]. Но проведенный им срав�
нительно-исторический анализ показал 
связь этого слова с древнетюркским тул 
– символическим изображением покойно�
го, его заместителем, представлявшим со�
бою наряженного болвана или какие‑либо 
принадлежности покойного: одежда, пика, 
камча, седло и т.п. «При перекочевке кир�
гизы, например, переносили тул покойно�
го. В древнетюркских эпитафиях от имени 
покойного написано: «Моя княжна в терме 
сделала тул». Все это разъясняет древние 
истоки строк кумыкских текстов, где оди�
нокий герой говорит о себе перед смертью: 
«Пусть вместо жены моя камча сделает 
тул», «некому по мне совершить тул» и 
т.д.» [28, 97].

Данный ритуал известен и другим на�
родам Дагестана.

У рутулов, цахуров, агулов в каж�
дом селе, как замечает Ф. М.  Ибрагимова, 
имелись свои устоявшиеся традиции: «…

например, в селе Ихрек и ныне бытует 
интересный обряд, называемый «зен»…
на 3‑й день после смерти мужчины в его 
доме одеяло скатывают в фигуру человека 
и, надев на нее одежду покойного, каждую 
пятницу, в течение сорока дней его опла�
кивают. У цахуров же этот обряд соверша�
ют при оплакивании молодой женщины, 
что не характерно для жителей других сел»  
[2, 26].

Этот обычай сооружения «образа» по�
койного восходит к индоевропейским по�
гребальным обрядам, восстановленным на 
основании совпадения древнеиндийских 
ритуалов («Кости, оставшиеся после сжи-
гания трупа, складывают в виде человече-
ской фигуры, у которой ставятся блюда с 
ритуальной пищей…») [29, 828] с царским 
хеттским обрядом.

В древней хеттской традиции после 
сжигания трупа в течение двенадцати дней 
(согласно анатолийским представлениям, 
цельное человеческое тело состояло из две�
надцати частей) совершались жертвопри�
ношения домашних животных перед «об�
разом», «изображением» (ALAM~ хет. Ešri) 
«умершего»: «Образ умершего подвозят на 
этой колеснице к «палатке»… снимают с 
колесницы… вносят в палатку и усажива�
ют на золотой престол, после чего соверша�
ется обряд жертвоприношения» [29, 726]. 
В качестве позднейшего продолжения того 
же ритуала предлагается рассматривать 
римский обряд выставления трупа для 
прощального оплакивания, разобранный 
О. М. Фрейденберг, а также пример «воско�
вой куклы вместо самого императора» [30, 
18]. Семантика ритуала в том, что смерть 
рассматривалась, «прежде всего, как унич�
тожение тела человека, предстающее как 
достаточно пестрое соединение разнород�
ных элементов, тогда как «душа» или со�
ответствующие ей элементы переживает 
умершего».

Таким образом, «характер ритуала, где 
сооружается «образ» умершего (как у хет�
тов и в ведийских текстах), в известной 
мере диктуется необходимостью заменить 
непрочные составные части тела умерше�
го новым его образом, тогда как душевная 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 73

Фольклор и этнология

субстанция наделена признаком бессмер�
тия…» [31, 9]

Обычай изготовления временного вме�
стилища души покойника известен, как 
мы уже отметили, дагестанским народам, 
причем с сохранившимся названием ку-
клы-манекена, или чучела – тул, встреча�
ющимся ныне в осетинском именнике.

Но в осетинской погребальной обряд�
ности существуют и предметы, замещаю�
щие усопшего. В частности, наиболее рас�
пространенным является – по принципу 
метонимии – одежда покойного, которая 
замещала его в обрядах оплакивания и по�
гребения, если смерть случалась вдали от 
дома.

Такой же способ применяется и на по�
минках: одежду умершего раскладывают 
на расстеленной постели, придавая ей фор�
му человеческого тела, в таком порядке, 
в каком ее надевают, в изголовье ставят 
фотографию покойного и в течение сорока 
дней голосят над ней. Сходные по семанти�
ке действия с одеждой известны также рус�
скому и южнославянскому погребальному 
обряду [32, 72].

Но кукла (чучело) использовалась не 
только в погребальной обрядности, но и в 
календарно-обрядовой, в частности в об�
рядах вызывания дождя.

Во время обрядового шествия женщин-
осетинок, посвященного молению о дожде, 
процессия несла с собой огромную куклу 
в женском одеянии. По окончании обхо�
да села куклу бросали в воду со словами: 
«Хандзæ Гуасæ уарун уарзуй! – (Хандза Гу�
аса дождь любит!) на случай, когда бывала 
сильная засуха, грозившая неурожаем по�
лей» [24, 193]. Этнологические наблюдения 
ученых свидетельствуют о кукле в связи с 
магией плодородия и урожая полей. Уче�
ные замечают, что сохранились сведения 
о том, что еще в первой половине XIX  в. 
осетины весной делали куклу и поливали 
ее водой, выспрашивая у святых хороший 
урожай:

…Старушки готовят тебе 
жертвенные пироги,
Молодые девушки воду для тебя носят,

Лучшие из юношей имя твое 
превозносят,
…Мы под твоей защитой, славный 
				    Уацилла!
С первого урожая тебе молимся!
Лучшим скотом тоже тебе молимся! 
[3, 193]
У даргинцев чучело (кукла дождя) на�

зывалось кIатIакIуш, что означало «лопа�
тообразное лицо», у кубачинцев – лопаточ�
ная Мана, у цугнинцев – лицо лопаточной 
Амины, у цудахарцев – дождь приносящая 
Халимат, у харбукцев – кукла Катакуша 
[32, 47].

Эй, чучело, чучело,
Пусть на поля дождь пойдет,
Эй, марфагай (к.р.)
Нашим сусекам зерно нужно,
Да наполнятся зерном сусеки.
Эй, марфагай, марфагай! [2, 24]
Кукла / чучело – фетиш – участвовала в 

исполнении магических процедур с целью 
вызвать дождь и при засухе.

Функции фетишей выполняли и дере�
вянная лопата, атрибут мотыжного земле�
делия, и деревянный половник, символи�
зирующий очаг, и деревянный посох, и ля�
гушки с жабами, «хранительницы» дождя, 
и даже камень, который обладает способ�
ностью вызывать дождь при условии, что 
его обмакивают в воду, обрызгивают водой 
и вообще обращаются с ним надлежащим 
образом [33, 124]. Л. А. Чибиров пишет, что 
использование животных, камня и дерева 
в качестве фетишей восходит к глубокой 
древности [34, 281].

Обряд вызывания дождя земире у ку�
мыков, по описанию С. Ш.  Гаджиевой, со�
вершался только девушками (в старину – и 
женщинами), которые несли изображение 
женщины, нарисованное на деревянной 
лопате углем или белой глиной [36, 323]. 
По всей видимости, оно олицетворяло бо�
жество дождя. Девушки распевали специ�
альные песни.

Обряд вызывания дождя у кумыков в 
различных районах Дагестана имел рас�
хождения. Например, в Маджалисе обряд 
совершали девушки. Ведущей в процессии 
была девушка-первенец, которая несла в 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201174

Фольклор и этнология

руках куклу Мургьерек, представлявшую 
собою большую деревянную ложку (по�
ловник. – Е. Б.) с руками и ногами и повя�
занную платком. В других местах это была 
лопата, обмазанная глиной и украшенная 
осколками фарфоровых чашек разных 
цветов, или посох, состоящий из четырех 
кусков черного дерева, связанных тремя 
костяными кольцами [36, 148].

В Центральной Кумыкии ребята, совер�
шающие обряд, пришивали к одежде од�
ного из участников-ведущего стебли кра�
пивы. Он держал в руках разноцветную, 
украшенную рисунками, доску вроде лопа�
ты, которым клали чуреки в печь. Процес�
сия ходила по дворам, распевая специаль�
ные песенки «Земире» [28, 56].

Пусть дождь пойдет, пусть пойдет,
Пусть дождь прольется золотой,
Пусть вырастет трава для ягненка,
Пусть для трав появятся цветы! 
				    [32, 50]
У всех народов Дагестана существовал 

обычай готовить из травы и зеленых вет�
вей чучела и ходить с ними по аулу. Ср.: 
у лакцев для вызывания дождя существо�
вал интересный обряд: «…одного из сель�
чан, как правило, как‑то сакрально отме�
ченного… раздевали догола и обвязывали 
травой или зелеными ветками так, что они 
закрывали всю его фигуру с головы до ног. 
Затем процессия молодых людей вела его 
по селению за веревочку, которой он по�
вязывался в поясе, распевая при этом за�
клинания о дожде. Этот ряженый у лакцев 
назывался «урбиццу», «ссатIa». Подоб�
ный персонаж для вызывания дождя, по 
замечанию А. Г.  Булатовой, известен был 
и другим народам Дагестана: «…цIадул 
хIама, цIудухIма – дождевой осел (авар.), 
мяркъуши, забурай (дарг.), пешепай, гуди 
(лезг.), бешапа, гудил (табас.); марфапап-
пай, къеириген (агул.) Ряженые, обмотан�
ные листьями, – …олицетворение рас�
тительности, которой нужен дождь, и…
жертвы, приносимые водной стихии с 
целью испрошения дождя…» [36, 349]. Не 

вызывает возражений заключение ученой 
о том, что «единство же жертвы и боже�
ства давно установлено исследователями, 
поэтому описываемый персонаж можно 
считать олицетворением божества вод
ной стихии, а более конкретно божества 
дождя» [36, 350]. Но предотвратить и оби�
лие дождей, и засуху человек силился не 
только с помощью магических действий, 
но и слов:

Ведущая: Ва земире, земире! 
О земире, земире!
Хор: Гьалай! Гьалай!
Земиреге не герек? Что земире нужно?
Гьалай! Гьалай!
Челмек-челмек сув герек!Ведрами, 
ведрами вода нужна!.. [37, 139]
Обрядовое обливание, пишет Г. Ф. Чур�

син, трансформировалось «из древнего об�
ряда человеческого жертвоприношения: 
чтобы задобрить владыку, божество вод, 
ему в озеро или реку бросали человека. 
Позже стали довольствоваться тем, что его 
только толкали, окунали, обливали водой» 
[38, 58].

Как видим, в ритуальной жизни се�
верокавказских народов, относящихся к 
разным языковым семьям, в религиозных 
представлениях об объектах и явлениях 
природы, в обрядах и обычаях много обще�
го. Но, думаем, «каков бы ни был обычай, 
он всегда имеет причину… При изучении 
всех сопутствующих обстоятельств пора�
жает тот факт, что самые невероятные обы�
чаи имеют очень простое объяснение: не�
которые из них являются прямыми аллего�
риями характерных для данного общества 
нравственных представлений, которые мы 
совершенно не понимаем и которые были 
бы менее смешными в наших глазах, если 
бы мы их знали» [39, 229].

Заключая обзор части фольклорных 
схождений генетического, типологическо�
го и контактного характера, нельзя не ска�
зать о прозорливости В. И. Абаева, первым 
заметившего тяготение кавказских наро�
дов к культурному единству.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 75

Фольклор и этнология

1. Абаев В. И. Осетинский язык и фольклор. М.‑Л., 1949.
2. Ибрагимова Ф. М. Народная лирика рутулов, агулов, цахуров: Исследование и тек�
сты. Махачкала: ИЯЛИ ДНЦ РАН, 2008.
3. Памятники народного творчества осетин (ПНТО): Трудовая и обрядовая поэзия // 
Сост. Т. А. Хамицаева. Владикавказ: Ир, 1992. Т. I.
4. Абаев В. И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. Л.: Наука, 1973. 
Т. 2.
5. Хаджиева Т. М. Мифологические и обрядовые песни балкарцев и карачаевцев // Во�
просы кавказской филологии и истории. Нальчик: Изд. центр «Эль-фа», 2000. Вып. 3.
6. Рыбаков Б. А. Язычество древних славян. М.: Наука, 1981.
7. Колпакова Н. П. Русская народная бытовая песня. М.‑Л., 1962.
8. Очерки истории балкарской литературы. Нальчик, 1981.
9. Гиреев Д. А., Туганов Э. М. Махарбек Туганов. Литературное наследие. Орджоникид�
зе: Ир, 1977.
10. Абаев В. И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. Л.: Наука, 1979. 
Т. 3.
11. Абаев В. И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. М.‑Л.: Наука, 
1958. Т. 1.
12. Каракетов  М. Д.  Из традиционной обрядово-культовой жизни карачаевцев. М.: 
Наука, 1995.
13. Чибиров Л. А. Народный земледельческий календарь осетин. Цхинвал: Ирыстон, 
1976.
14. Маковский М. М. Сравнительный словарь мифологической символики в индоев�
ропейских языках. М.: Гуманитар. изд. центр ВЛАДОС., 1996.
15. Овсянико-Куликовский  Д. Н.  Опыт изучения вакхических культов индоевропей�
ской древности в связи с ролью экстаза на ранних ступенях развития общественно�
сти. Одесса, 1884. Ч. 1.
16. Дзиццойты Ю. А. Нартовский эпос и Амираниани. Цхинвал, 2003.
17. Народные песни и инструментальные наигрыши адыгов. М., 1980. Т. I.
18. Халилов  Х. М.  Лирика народов Дагестана: взаимосвязи, типология и этническая 
специфика. Махачкала: ДНЦ РАН, 2004.
19. Кавказ. 1992. №1.
20. Традиционный фольклор народов Дагестана. М.: Наука, 1991.
21. Топоров В. Н. Конные состязания на похоронах // Исследования в области балто-
славянской духовной культуры: (Погребальный обряд). М.: Наука, 1990.
22. Топоров В. Н. Из «русско-персидского» дивана. Русская сказка *301А, В и «Повесть 
о Еруслане Лазаревиче» – «Шах-наме» и авестийский «Зам-язят-яшт» (Этнокультур�
ная и историческая перспективы) // Этноязыковая и этнокультурная история Восточ�
ной Европы / Под. ред. В. Н. Топорова. М.: Изд-во «Индрик», 1995.
23. Марковин В. И., Мунчаев Р. М. Северный Кавказ. Очерки древней и средневековой 
истории и культуры. Тула: Гриф и К, 2003.
24. Уарзиати В. Праздничный мир осетин. М., 1995.
25. Калоев Б. А. Осетинские историко-этнографические этюды. М., 1999.
26. Фрейденберг О. М. Миф и литература древности. М., 1978.
27. Периодическая печать Кавказа об Осетии и осетинах (ППКОО) // Сост. Л. А. Чи�
биров. Владикавказ, 2006. Кн. 6.
28. Аджиев А. М. Специфика, связи и типология кумыкского песенного фольклора в 
историческом освещении. Махачкала, 2008.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201176

Фольклор и этнология

29. Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. Вс. Индоевропейский язык и индоевропейцы. Изд-
во Тбилисского университета. Тбилиси, 1984. Т. II.
30. Фрейденберг  О. M.  Семантика постройки кукольного театра // Фрейден�
берг О. М. Миф и театр. М., 1988.
31. Иванов Вяч. Вс. Реконструкция структуры символики и семантики индоевропей�
ского погребального обряда // Исследования в области балто-славянской духовной 
культуры: (Погребальный обряд). М.: Наука, 1990.
32. Юсупов Х. А. Обрядовая поэзия даргинцев. Общее и локально-особенное. Махач�
кала: «Деловой мир», 2009.
33. Фрэзер Д. Д. Золотая ветвь. М.: Изд-во полит. литературы, 1983.
34. Чибиров Л. А. Традиционная духовная культура осетин. М.: РОССПЭН, 2008.
35. Гаджиева С. Ш. Кумыки: Историко-этнографическое исследование. М.: Изд-во АН 
CССР, 1961.
36. Булатова  А. Г.  Лакцы. Историко-этнографическое исследование (XIX – начало 
XX вв.). Махачкала: Изд-во Дагестанского научного центра РАН, 2000.
37. Ковалевский М. Закон и обычай на Кавказе. М., 1890. Т. I.
38. Чурсин Г. Ф. Очерки по этнологии Кавказа. Тифлис, 1913.
39. Деменье Ж. Н. Дух обычаев и привычек различных народов // Век Просвещения. 
Москва-Париж, 1970.


