
СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201138

Фольклор и этнология

II. Каменные гробницы
Каменные гробницы / костницы явля�

ются специфической обрядовой реалией 
похоронно-поминальной обрядности на 
землях Северного Кавказа и среди болгар 
на Балканах. Предварительно скажу, что 
это параллельное проявление, уцелевшее 
на ограниченном территориальном ареа�
ле, – пережиток сходных этнокультурных 
уровней и древнего типа религиозности. 
В античном и средневековом Балкано-
Кавказском ареале каменные гробницы 
(подземные и наземные, с типологически 
сходной архитектурой) сооружались, как 
правило, для социальной верхушки. В пе�
риод VІІ-ІХ вв., в районе р. Кубань гроб�
ницы возводились для знати под влиянием 
Средней Азии и Ирана (по Р. Р. Рудницко�
му [1], с литературой, аналогичные данные 
у В. М. Батчаева о Балкарии [2, 55]). Хроно�
логической вехой для такого типа соору�
жений в Поволжье является Измерский 
Ананьинский могильник, датированный 
VІІІ в. до н.э., где Е. П.  Казаков предпо�
лагает наличие «наземных надмогильных 
построек типа домов мертвых (на «погре�
бениях с трупоположением») [3]. В Волж�
ской Булгарии наземные купольные мав�
золеи появляются в эпоху средневековья 

(ХІV-ХV вв.) в столице Болгар, с аналога�
ми на Закавказье, в Крыму и Малой Азии. 
Некоторые исследователи считают, что 
они соотносятся «типологически и стили�
стически с мусульманским Востоком» [4, 
37‑38, 71]. «Мусульманский Восток», одна�
ко, накладывается на иранскую купольную 
архитектуру, известную по ранним пер�
сидским, буддистским и зороастрийским 
храмам и даже по жилищным постройкам. 
В этом направлении интерес представля�
ет утверждение Л. Р.  Кызласова о храмо�
вых строениях в Средней Азии (на землях 
киргизов в период ІХ-Х вв.), возникших в 
период и под влиянием манихейства – как 
мост между зороастрийскими и исламски�
ми сооружениями-мавзолеями [5]1. Не яв�
ляются ли мавзолеи волжских болгар позд�
него средневековья продолжением более 
старой, как кавказской, так и местной, тра�
диции, осмысленной в новой религиозной 
ситуации после Х века? Именно в это вре�
мя старая традиция еще жива, и арабские 
наблюдатели сообщают, что «когда у них 
умирал некий знатный, они собирают при�
слугу его и людей его свиты и, дав им на-
ставления, сжигают их вместе с покойни�
ком, говоря: Мы их сжигаем на этом свете, 
но зато они не будут гореть в другом мире. 

1 «Принятие манихейства, а не воздействие 
среднеазиатского ислама… привело к появле�
нию мавзолеев из сырцового кирпича в Бара�
бинской и Кулундинской степях…»

ЭТНОКУЛЬТУРНЫЕ ПАРАЛЛЕЛЛИ  

МЕЖДУ ПОВОЛЖЬЕМ И БАЛКАНО-КАВКАЗСКИМ 

ПРОСТРАНСТВОМ  

(по материалам фольклорной похоронно-поминальной 

обрядности) *

Р. НЕЙКОВА

* Начало статьи см.: Известия СОИГСИ. 
Вып. 6 (45). С. 40-58.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 39

Фольклор и этнология

Или же выкапывают большое подземелье, 
в которое вместе с мертвым заставляют 
войти его жену и людей его свиты (курсив 
мой. – Р. Н.)» (ал Масуди, Х век). Почти та�
кие же сведения приводит ал Бекри (цит. 
по: [6, 102]). В. Бешевлиев там же высказы�
вает сомнения относительно правдивости 
этих описаний из‑за кремации мертвых, 
которая не была характерной для болгар. 
Однако «глубокое подземелье» предпола�
гает гробницу и корреспондирует с камен�
ной надписью кана Омортага, правившего 
Дунайской Болгарией в период 814‑831 гг.: 
«Кан сюбиги Омортаг, оставаясь в своем 
старом доме, воздвиг преславный дом на 
Дунае. И измерив (расстояние)… между 
двумя всеславными домами, воздвиг в сере-
дине гробницу (в иных переводах – «насы�
пал курган», что не приемлется В. Златар�
ски – Р. Н.)… И сам гроб (склеп) всеславен. 
И измерив землю, установили эту надпись. 
Человек, даже если и хорошо живет, уми�
рает и другой рождается…» (см.: [7, 445], с 
сокращениями). На территории современ�
ной Болгарии не обнаружено ни одного 
могильного сооружения или захоронения 
представителя знати (кана, боярина) эпо�
хи т.н. «язычества». При наличии десятков 
подземных фракийских гробниц (часть из 
которых с уникальным инвентарем) отсут�
ствие подобных болгарских находок ран�
него средневековья и позднее предпола�
гает надгробные сооружения / гробницы для 
знати, которые, как известно, беспомощны 
перед вторжением номадов и религиозных 
фанатиков. По всей вероятности, они были 
подвергнуты тотальной разрухе, судя по 
судьбе (по сохранившимся фундаментам 
и субструкции) древних болгарских хра�
мов, на которых впоследствии строились  
церкви.

Традиция захоронений в склепах на Се�
верном Кавказе (наземных, подземных, по�
луподземных – балк. кешене, осет. зæппадз, 
ингуш. малхара каш) рассматривается как 
местное позднекобанское наследие [8, 107]. 
На протяжении веков их социальный код 
расширяется; в позднем средневековье 
(ХV-ХVІІ вв.), приблизительно до конца 
ХІХ в., в них кладут как «князей», так и 

представителей более выдающихся фа�
милий у балкарцев, карачаевцев, осетин, 
чеченцев, ингушей1. Параллельно почти в 
каждом ауле имелось и общее кладбище, 
где хоронили людей без семейного скле�
па [9, 255]. В балкарских селах, по словам 
моих информаторов, в конце ХІХ и начале 
ХХ в. окончательно переходят к похоронам 
в подземных, оформленных каменными 
плитами, могилах.

Специфической для дигорских склепов 
в Осетии является небольшая могильная 
яма, устроенная «в нижнем уровне са�
кральных камер… обложенная каменными 
плитами… куда… сбрасывались кости по�
гребенных» [10, 143‑144]. Это старая тра�
диция, судя по археологическим находкам 
поздней скифской культуры, восходящая 
к концу ІІ в. до н.э. [11]2. На индоиранские 
корни этой практики указывают и некото�
рые более поздние данные. Совсем скудно, 
к сожалению, К. Йеттмар упоминает о вто-
ричном захоронении в Южном Кафириста�
не, «при котором очищенные кости про-
мывают в воде и помещают в яму (курсив 
мой. – Р. Н.)» [12, 353]. В некоторых дигор�
ских склепах также специфичной является 
и крыша, «увенчанная каменным шишаком 
фаллической формы» ( [10, 143; 13, 16; 14, 
184] – каменные, «заостренные и грибо
образные навершия») (Фото 1).

1 Мертвых помещают в гробницы через не�
большое прямоугольное отверстие в нижней 
части, которое закрывается монолитной камен�
ной плитой; они располагаются на каменных, 
реже на деревянных плитах / полочках по обеим 
сторонам камеры – одного кладут рядом с дру�
гим, реже – одного непосредственно над дру�
гим. В гробницах меньшего размера, особенно 
балкарских подземных, покойников клали на 
землю. Большие надземные гробницы внутри 
оформлены двускатно и имеют по две или даже 
по три каменных или деревянных полочки, рас�
положенных одна над другой. Со временем тела 
истлевают, и кости смешиваются на полу гроб�
ницы.

2 В некрополе Неаполя (Центральный 
Крым) «при повторных захоронениях кости 
ранее погребенных складывали или в ногах по�
следующих, или в специальной ямке на дне мо�
гилы (курсив мой. – Р. Н.)».



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201140

Фольклор и этнология

Параллелью кавказским склепам в бол�
гарской обрядовой традиции являются об-
щесельские костницы, где складываются 
кости умерших после т.н. «раскапывания» 
или вторых, «настоящих», похорон по�
койника. У болгар это самое характерное 
проявление представлений о постепенном 
переходе покойника, которое рассматрива�
ется как «заключительный этап похорон�
ной обрядности» [15, 56]. В зависимости от 
местной традиции «настоящие похороны» 
совершаются повсеместно на третьем, 
пятом или седьмом году после смерти, 
весной или осенью, во время характерных 
поминальных периодов: в юго-западных 
краях – в субботу перед Пятидесятницей; 
в субботний день – около Димитриевого 
дня, в ноябре, «очень редко весной» [16, 38; 
17, 175], в юго-восточных краях – во время 
Великого поста («в один из субботних дней 
– чаще всего перед Вербным воскресением 
или пред самим Воскресением Христовым» 
[18, 37]), в Юго-Западной Болгарии (в Раз�

ложской области) раскапывали до конца 
70‑х годов ХХ века (Архив Р. Н., 1984):

Близкие покойника раскапывают моги�
лу, вынимают кости, обмывают их вином 
и оливковым маслом, в котором вымочен 
базилиск, кладут в особо приготовленный 
ящик или мешок, причем на череп мужчи-
ны надевают колпак, а на череп женщины 
– платок. Раскрытая могила не должна 
оставаться «незанятой», потому что она 
«требует жертвы». Если нет нового покой�
ника (из того же рода), гроб надо отдать 
«чужому». Согласно локальной традиции, 
кости ночуют в домах близких или в мест�
ной церкви – день, неделю или 40 дней; за�
тем их оставляют в общей костнице или 
в гробнице (в некоторых местах хоронят 
в том же гробу, что стадиально является 
более поздней практикой). Везде вторые 
похороны содержат основные моменты 
первых. В прошлом подобная обрядность 
была знакома и другим балканским наро�
дам. Румыны раскапывают: ребенка через 
три года, парня / девушку – через пять лет, 
пожилого человека – через семь (см. о юго-
западных болгарских краях с ХІХ в.: [19, 39; 
20, 544]; см. также: [16, 38; 17, 175‑177; 15, 
52‑57; 18]; Архив Р. Н.).

Костница всегда и везде была само�
стоятельной постройкой, которая, по на�
блюдениям Вакарельского, лучше всего за�
свидетельствована в западных болгарских 
землях. Кости умерших помещают под по-
лом, «беспорядочно… и с ними больше во-
обще не занимаются» (курсив мой. – Р. Н.)» 
[17, 175‑176]. В кратком описании, относя�
щемся к концу ХІХ в., Ст. Н. Шишков при�
водит подобные сведения о южной Болга�
рии: «Во всех болгарских селах в Родопах 
возле церквей построены особые здания: 
один этаж над землей и один глубоко в 
земле, в которые собирают и складыва�
ют кости умерших, которые вынимают из 
могил через три года после их смерти. Эти 
здания имеют особое имя – гробницы, и 
внутри них постоянно зажигают лампады 
и свечи» [21, 10]. Родопские общесельские 
костницы в архитектурном отношении 
«похожи на однонефные церкви с двух-
этажной структурой». Надземный этаж 

Фото 1. Надземный склеп, с. Камунта, 
Дигорское ущелье, Северная Осетия. 

Внизу – яма-костница под погребальной 
камерой (Р. Н., 2010).



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 41

Фольклор и этнология

используется для богослужения по выну�
тым из гробов костям, после чего в льня�
ных или конопляных мешках их спускают в 
подполье и располагают на балках��������� ��������– по ро�
дам. Когда костница заполнится, возводят 
новую, а старую засыпают землей, при�
чем сверху ставят крест или воздвигают 
часовню. До конца ХІХ в. «эти культовые 
строения всегда находились… в центре се-
ления и во многих случаях они были древ�
нее самих церквей… Именно такие древние 
храмы, воздвигнутые над погребениями в 
подземельях, являются моделью двухэтаж�
ных церквей – гробниц». В ХХ в. костницы 
постепенно выносятся на сельские кладби�
ща, поблизости от церквей, причем в сред�
них Родопах они функционируют и после 
середины века [22, 12, 15, 16]. Данные об 
этих погребальных «храмах» и обрядно�
сти очень скудны, и не ясно, когда сельские 
церкви перенимают их функцию и даже 
архитектуру. По различным источникам, 
костницы были сводчатыми [19, 9]1.

Мое предположение о том, что бол�
гарские одно- и двухэтажные костницы 
типологически и функционально сходны 
с северокавказскими склепами, требует 
дополнительных исследований. Это от�
носится и к самой обрядности, которая 
как бы «отрицает» ингумацию и которая у 
болгар осмысливается как окончательный 
переход к потусторонней жизни. При до�
статочном внимании можно попытаться 
отыскать некоторые общие специфические 
реалии – пережитки схожего типа древней 
религиозности. По этому поводу обращаю 
внимание на одну общую конструктивную 
особенность обследованных сооружений, 
которую рассматриваю как концептуаль�
ное проявление погребальной обрядно�
сти, – конструирование внутреннего и 
внешнего пространства гробницы на двух 
уровнях, соответствующее солярно-хтони�

1 Например, старая гробница в с. Райково «име-
ет свод и сверху засыпана землей так, что стала по�
добна высокой около 70 см. могиле. В южной части 
могилы установлен каменный крест с лампадой». 
По данным с конца ХІХ в. подземелье костницы в 
с. Еникей, Ксантийской области (Эгейская Фракия) 
было с «очень устойчивым и искусно построенным 
каменным сводом (курсив мой. – Р. Н.)», и др.

ческой оси. Этот конструктивный прием 
представляет склеп как микромодель мира, 
как вид святилища [13, 20, 24, 25; 23, 3762], 
и допускает превращение одного в другое – 
в кавказской и в болгарской фольклорной 
обрядности [24, 108‑109]3. В болгарских 
гробницах / костницах это проявляется в 
самой двухэтажной структуре построек 
(с соответствующей обрядностью), в воз�
ведении могилы (увенчанной крестом, ча�
совней); продолжающемся почитании уже 
засыпанной костницы наряду с новой не 
только в поминальные и похоронные дни, 
но и в праздничные.

Храм и реликварии, гробница-
храм / святилище, как и их семантическое 
единство на уровне царской обрядно�
сти / религиозности и в массовой фольклор�
ной практике, известны из индоиранской, в 
том числе и фракийской, древности. Архи�
тектурное обособление верхней солярной 
и нижней хтонической полусферы Кос�
моса присуще и некоторым фракийским 
подмогильным «гробницам-мавзолеям», 
по терминологии Г. Китова [25, 32‑33], ко�
торые долгое время почитались как святые 
места. Большинство из них воздвигались в 

2 Там же об архитектурной близости между 
кавказскими склепами и святилищами (разли�
чающимися по глубине и размеру ниш, полок и 
др.), в том числе и внутри-пространственной.

3 «На некрополе селения Ваьрас-кхаьлла 
выделяются среди наземных гробниц-склепов 
19 построек в виде лоджии – внутренняя каме�
ра выходит на фасад одним большим проемом. 
Две из них были двухэтажными… С внутрен�
ней стороны вдоль стен обычно выложены ка�
менные сиденья… В специальной литературе 
получило довольно широкое распространение 
мнение, что они представляют собой отдель�
ный тип наземных гробниц, возведенных над 
погребальной камерой, устроенной ниже по�
верхности земли. Однако ни в одной из этих 20 
построек погребальная камера не была найде�
на. Очевидно, что изначально они были возве�
дены как культовые постройки… Значительно 
позднее, вероятно, в результате каких‑то из�
менений, происшедших в религиозных веро�
ваниях местного населения, некоторые из них 
были приспособлены под погребальные соору�
жения».



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201142

Фольклор и этнология

середине І тыс. до н.э. (VІ-ІІІ вв.) для ари�
стократической прослойки в соответствии 
с ее солярно-хтонической верой-обрядно�
стью – т.н. фракийский орфизм [26, 311]1. 
На самом архаическом уровне подземная 
купольная фракийская гробница является 
инвариантом «пещеры-утробы» – прохода 
между мирами, а также и пространством, 
в котором орфики наблюдали Священное 
таинство – гиерогамию Великой богини 
Матери с ее Сыном Солнцем / Огнем (За-
грей / Сабазий) – через проникновение сол�
нечного луча в «утробу» в определенное 
астрономическое время года2. С созданием 
фракийских государственных объедине�
ний в середине І тыс. до н.э. «наскальная» 
орфическая вера «опускается» на равнины, 
где появляются подмогильные гробни�
цы и храмовые сооружения. Орфическая 
аристократия, в особенности одрисская, 
сохраняет традицию мегалитных скаль�
ных святилищ, дополняя и актуализируя 
ее доктринально: в некоторых подмогиль�
ных фракийских храмах «проникновение 
солнечного луча в утробу визуализирова�
но колонной» – от центра купола до пола 
(например могила Шушманец, гор. Шипка, 
V-ІV в. до н.э. [27, 255‑256; 28, 334, 353; 26, 
176, 217‑218; 29, 43‑44]). В отличие от ор�
фической Фракии гораздо позднее, в сред�
ние века, аланская вера принуждена мон�

1 Например, в храме-гробнице в могиле 
Большая Арсеналка возле гор. Шипка (V в. до 
н.э.) «пол в круглой камере выложен больши�
ми каменными плитами, которые в центре пола 
образуют три концентрических пояса, в центре 
которых в камне выдолблен бòтрос / яма, а верх 
купола же оформлен как солнечный круг» (о 
подобных объектах и их «мистериально-посвя�
тительном предназначении» [26, 312]). 

2 Таковой является Родопская пещера 
Тънгардъ кая (Гулкий камень) в районе гор. 
Момчиловград, которая оформлена древни�
ми как утроба; ее глубина 32 м., ориентация 
С-Ю. В день зимнего солнцестояния солнечный 
луч проникает через щель над входом и падает 
сверху на каменный алтарь, оформленный как 
vulva. Возле пещеры обнаружены осколки кера�
мики с письмом Linear A (первая европейская 
письменность), что подтверждает древность 
объекта.

голами «подняться» в горы, оказавшись в 
характерной пространственной ситуации 
– пещерной. Ее связь с циркумпонтийской 
верой-обрядностью может быть подтверж�
дена будущими архео-астрономическими 
исследованиями и «пещерной» фольклор�
ной обрядностью у осетин, которая, как 
мне кажется, содержит следы этого ранне�
го духовного уровня.

Сходная стилистическая и простран�
ственная символизация этих балкано-
кавказских сооружений, разумеется, не 
сближает эзотерическую фракийскую об�
рядность с фольклорной северокавказской 
и болгарской, но предполагает контину-
итет общей космогонической модели и 
сходного типа религиозности, которая и в 
І тыс. до н.э., и в поздней фольклорной об�
рядности предусматривает переход в новый 
статус (Фото 2). На Северном Кавказе и 

в степях Северного Причерноморья специ�
фическим аналогом пещеры-утробы явля�
ются подземные и подмогильные катаком�
бы со «сферическим сводом» эпохи древне�
го мира (со ІІ тыс. до н.э.). Многие из них 
оформлены в виде «подземных сводчатых 
камер, к которым с поверхности вели шах�
ты или узкие наклонные коридоры – дро�
мосы». Ряд исследователей ведут их про�
исхождение от культуры древних иранцев, 
а позднее – связывают с передвижением и 
присутствием скифов, сарматов, алан (под�
робнее см.: [30], с литературой). Другим 

Фото 2. Фракийская гробница, гор. 
Лозенград (Кыркларелы), 

Беломорская / Восточная Фракия [91, 93]



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 43

Фольклор и этнология

проявлением той же самой идеи является 
древнеиндийская ступа, в которой сохра�
няются священные человеческие реликты 
(в основном прах). Этот тип реликварий, 
по всей вероятности,�������������������� �������������������– очень древний фе�
номен, который с течением времени пре�
терпевает разные архитектурные иннова�
ции и перемены. Судя по находкам и изо�
бражениям, самые ранние ступы (V‑III  в. 
до н.э.) имели полусферическую, «яйцевид�
ную» форму (anda), каменный реликварий 
(внутри в центре, внизу); с верха купола 
перпендикулярно реликварию воздвигался 
шест с белым флагом, впоследствии транс�
формировавшийся в колонну с каменны�
ми зонтообразными элементами [31, 788, 
803, 804; 32; 33, 114; 34; 21, 341] (Фото 3). 

Наверное, сто�
ит поискать хотя 
бы даже и позд�
ние фольклорные 
представления об 
этом типе редких 
склепов на Север�
ном Кавказе и по�
размыслить над 
их древней семан�
тикой и обосно�
ванностью (если 

таковая сохранилась…) В данном случае 
я имею в виду уникальную фотографию 
группы ингушских памятников (20‑х гг. ХХ 
в.), опубликованную Л. Семеновым [13, 19] 
(Фото 4).

Вероятно, купольные и сводчатые мо�
гильные сооружения на Балканах, к севе�
ру и к востоку от Понта, – это стадиально 
позднее выражение ранних представлений 
о переходе / возвращении в утробу и воз�
рождении в вечной жизни (утроба / про-
ход: ботрос – пещера – катакомба – гроб-
ница). Строки Ферекида из Сироса (эл�
линский мифограф, VІ в. до н.э.) являются 

1 Шест с белым флагом является типичной 
обрядовой реалией перехода (см. ч. I.), сохра�
нившейся до ХХ в. на фольклорном уровне сре�
ди ингушей, осетин, болгар. По сведению Ст. 
Шишкова болгары в Ксантийско (Беломорская 
Фракия) при похоронах «несут белый флаг на 
шесте (болг. пряпор), так, как на свадьбе».

«типичным фольклорным сведением» о 
подобных верованиях в горных областях 
Юго-Восточной Европы. Он говорит «о 
глубочайших и самых отдаленных (гор�
ных) убежищах и о выдолбленных в скалах 
дырах (ямах, отверстиях, алтарях), и о пе�
щерах, и о дверях, и о проходах, через ко�
торые (совершаются) рождения и отбытия 
(уход в Потусторонний мир) душ (прошу 
не путать с анимистическим перерождени-
ем душ – Р.  Н.; текст приведен как цитата 
из Порфирия (ІІІ в. н.э.) = Porph. De antro 
nypharum 31 – [29, 21] (Фото 5)2. В связи с 
этим также укажу на одну характерную об�
рядовую практику из поздней фольклор�
ной культуры, которая, по моему мнению, 
является пережитком цитированного ран�
него уровня представлений. В Пиринско 
(Юго-Западная Болгария) говорят, что по�
сле вторых, «настоящих», похорон «мерт�

2 Без какого‑то бы ни было непосредствен�
ного сопоставления можно добавить, что по�
добный тип прохода-реликвария тленных 
останков является dakhmeh (башней молчания, 
где тела очищаются стервятниками и затем со�
бираются в ямы-костницы в центре башни – в 
беспорядке (см. Фото 5); эта традиция усвоена 
зороастризмом и замирает с арабской инвазией 
в иранские земли. В данном случае можно лишь 
допускать древние, принципиально схожие и, 
вероятно, полицентрически возникшие модели 
веры-обрядности.

Фото 3. Ступа ([32], без 
данных к снимку)

Фото 4. Группа памятников  
в с. Эгикал: святилище (слева), 

конусообразный склеп (посреди) и 
двускатный склеп (справа) [1, 19]



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201144

Фольклор и этнология

вый спасся» [16, 38]. Аналогичное фоль�
клорное выражение сопутствует другому 
специфическому обрядовому действию у 
болгар, в Поволжье и на Северном Кавка�
зе, что, очевидно, обозначает одно и то же 
представление – об осуществленном пере-
ходе мертвых. У чувашей, когда роют моги�
лу, первый ком земли выгребается оттуда, 
где осенью устанавливается постоянный 
памятник / юпа. Этот ком откладывается в 
сторону и после захоронения возвращает�
ся сверху на то же место; в южных районах 
это называют «сăвап тăпри / земля спасения 
души» [35, 175, 180‑181]. В Северо-
Восточной Болгарии «первую зем�
лю откладывают в сторону и после 
зарытия могилы кладут у могиль-
ного креста (курсив мой. – Р. Н.)», 
т.е. с восточной стороны, над го�
ловой [36, 293]. В Юго-Восточной 
Болгарии это совершается на 40‑й 
день во время первого выравни�
вания могилы, причем там загре�
бают и возвращают землю в ме�
сто «над сердцем» (с. Българи, Р. Н., 2001). 
У осетин подобные действия предприни�
маются по отношению к «раненым душам» 
тех, кто в ночь под Новый год взлетает в 
страну Курис, которая принадлежит и ох�
раняется мертвыми; оттуда они приносят 
«сноп с горстью хлебных зерен», который 
является залогом богатого урожая в буду�
щем году: «чтобы умирающий долго не му�
чился, приносили горсть земли с межи (как 
граничного пространства, ничьей земли 
– Р. Н.) и клали у изголовья больного. На�
зывали это… облегчающая душу (смерть) 
горсть земли (курсив мой. – Р.  Н.)» [37, 
270‑272; 10, 101‑102, с литературой; 38, 
188]1. При мучительной агонии болгары, 

1 Осетинское поверье об обеспечении пло�
дородия через некий вид ритуальной кражи 
имеет существенные аналоги в обрядовой тра�
диции и в представлениях о трансцендентных 
способностях определенных фигур у чувашей 
и болгар, что не является объектом данно�
го исследования. Здесь лишь упомяну, что у 
болгар, включительно до первых десятилетий  
ХХ в. «кража плодородия» была в руках веду�
нов-медиаторов (болг. вéщери от древнеболг. 

бошняки, сербы кладут возле умирающего 
«землю из дома или с родового земельного 
угодья», что определяется как «символиче�
ские похороны на своей земле» [39, 99]. Не 
исключая подобного объяснения, я вижу 
иной семантический перевод этого рода 
обрядовых действий в цитированных ма�
териалах – давно забытое, символическое 
открытие и закрытие прохода к поту-
стороннему миру, которые осуществляют 
переход и которые метафорически обозна�
чены как облегчающие смерть и спасающие 
душу…

И болгарские, и кавказские / дигорские 
гробницы – это тип реликварий «чистых» 
тленных останков, оказавшихся в беспо-
рядке – в низком ботросе, на дне – в резуль�
тате эксгумации или истлевших со време�
нем в гробнице и как бы деперсонифици-
рованных (о давности данного обряда см. 
наблюдения Г. А. Брыкиной над среднеази�
атскими наусами / склепами Ферганы, І тыс. 
до н.э. [40, 1072]). Очень осторожно позво�
лю себе связать эту деперсонификацию (и 
сами гробницы) со стадиально самым ран�
ним, хтоничным уровнем представлений, 
предвидящих переход в идеальное бессмер-
тие – как рождение в вечную жизнь по 
ту сторону. Впрочем, это тема следующей 
части, к которой я перейду с одним выра�
жением из Странджанского села Выршило 
(Юго-Восточная Болгария), в котором пе�

вѣдати «знаю»), у которых, как правило, труд�
ная, продолжительная агония.

2 Там же, один из них имел купольное пере�
крытие; внутри, «очевидно, помещали очищен�
ные от мягких тканей кости… скелеты разроз�
ненны, и помещение заполнено беспорядочно 
лежащими костями».

Фото 5. Dakhmeh – провинция Язд, Исламская республика 
Иран (Р. Н., 2010)



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 45

Фольклор и этнология

реносили черепа мертвых в костницу, что�
бы «снова увидели они белый мир» [22, 15].

ІІ. Где продолжается жизнь. 
Фольклорные представления  

и вера-обрядность
Фольклорные представления о смерти 

и переходе в потусторонний мир «отправ�
ляют» человека после физической смерти 
в двух направлениях. Совсем условно их 
можно обозначить как хтоническое и не-
бесное, и их рабочее дифференцирование 
должно было бы привести к различным 
уровням веры, которая предопределяет 1) 
«бытие» в параллельном мире, который 
устроен как земной и где люди продолжа�
ют жить семьями, родами и даже селения�
ми (у предков; на кладбище), и 2) переход 
человеческого к божественному началу – у 
Бога, «на небе» (тоже с предками, см.: The 
Rig Veda [41: Book 10. Hymn 14, 15]). Эти 
два «пути» поведаны в той или иной фор�
ме в этиологических и мифо-рассказах, в 
обрядовых действиях и в представлениях, 
удивительно схожих у чувашей, карачаев�
цев, балкарцев, осетин-алан и у болгар на 
Балканах. Они относятся к: трехчастному 
вертикальному делению Мира и расслое-
нию его на уровни, чаще всего на семь (от�
раженном еще в характерных «остановках 
для отдыха по дороге» к кладбищу ( [20, 
538; 42, 151‑152; 43, 4171; то же самое у осе�
тин, см: [10, 110, 245; 9, 255]); к земле как 
центру среди этих уровней; к космическим 
опорам (мировое древо и гора); к «геогра�
фии перехода» и моста-разделителя, и др.

У болгар на Балканах: «Небо состоит 
из прицепленных один к другому врышни-

1 У болгар в юго-западных краях: «Этих 
опочивальных мест было, якобы, сколько не�
бес, сквозь которые душа носимого проходи�
ла». Бессарабские болгары несут перед гробом 
кусок белого полотна, «который после каждой 
остановки передохнуть расстилают поперек 
дороги, и похоронная процессия проходит по 
нему. Это… те преграды, через которые покой�
ник должен перейти». Останавливаются всегда 
на перекрестке, оставляют хлеб, монеты, разли�
вают вино. В некоторых селах водой обливают 
колеса телеги (символ моста / реки? – Р. Н.). 

ков (глиняная крышка. – Р.  Н.). К самому 
нижнему – первому небу, прибита гвоздем 
земля. Этим небом управляет св. Илья… 
На небе находится то место, куда уходят 
души мертвых… Господь… живет на седь-
мом, самом верхнем небе… пекло тоже на 
небе, но ниже рая (курсив мой. – Р. Н.)» [44, 
269, 290, 291, из гор. Трояна, из Тетевенско 
(р-на Старая планина / Балкан).

«Небо… это твердая, толстая корка 
и у него семь складок… на самой нижней 
складке прибиты звезды… Душа (после 
смерти) проходит сначала через пустое и 
темное поле, затем через тернистое поле, и 
доходит до широкой и глубокой реки, ко�
торая является границей между этим и по�
тусторонним миром. Через реку перебира�
ются на лодке, а на другом берегу проходят 
через дверь «стражницу»… Рай находится 
на первой складке неба, а выше, на верх�
них складках, находятся ангелы и святые, 
а на самом верху – Господь… Когда чело�
век умирает, душа… уходит на небо» [45, 7, 
224, 232‑234].

В молитве-заклинании на среднебол�
гарском языке, на небольшой свинцовой 
пластинке-амулете написано: «…как про-
рок Илья завязал семь небес и не было до�
ждя на земле три года и шесть месяцев, 
так, Христе, свяжи этого злодея… (кур�
сив мой. – Р.  Н.)». Пластинка обнаружена 
возле царского дворца на холме Царевец, 
гор. В.  Търново; по археологическому ма�
териалу, сопутствующего находке, она 
датирована приблизительно ХІІІ-ХІV  вв.  
[46, 241].

О семи богах и семи мирах известно в 
осетинской мифологии и о семичастном 
делении космоса – у индоиранских наро�
дов, что проистекает из ранних ведических 
представлений [47, 89‑114]. Переход по�
койника у осетин тоже является семисту�
пенным: после похорон душа «улетает на 
небо. Здесь ее заставляют пройти сквозь 
семь звеньев цепи (курсив мой. – Р. Н.)» [37, 
295]. Может быть, кстати добавить, что, по 
данным Б.Х. Кармышевой [48, 148], «у тад�
жиков Соха [Кальа] соблюдаемый женщи�
нами срок траура, независимо от возраста 
умершего, равнялся семи годам».



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201146

Фольклор и этнология

Чуваши: В мифо-рассказах Вселенная 
состоит из семи этажей – три над землей, 
четвертый – это сама земная поверхность, 
и остальные три находятся под земной 
поверхностью. В некоторых вариантах у 
верхних и нижних миров по семь уровней. 
Срединный мир имеет четырех / восьми�
угольное пространство, в центре которо�
го находится гора Ама ту; на ее вершине 
растет мировое древо. «Эти представления 
развиты из первоначальной трехчастной 
модели мира… Всевышний Тура вместе 
со своей свитой обитает в золотом двор�
це, на высокой горе на седьмом небе… (кур�
сив мой. – Р. Н.)» [49, 116‑117; 134]. «После 
смерти душа праведного человека перехо�
дит до потустороннего мира по радуге, соз�
данной Богом» [35, 78].

У чувашей все, что приносится священ�
ному древу Киремета (киреметище / свя�
тилище. – Р.  Н.) – хлеб, фрукты, платки, 
серебряные / «белые монеты», часть жерт�
воприношения и др., уходит к мертвым: 
«Говорят, когда там птицы, собачки или 
волки кушают… через этих животных уно-
сят вверх к умершим, умершим передают 
(курсив мой. – Р. Н.)»1. По данным Г. Р. Сто�
ляровой [50, 114], на поминках самоубийц 
остатки пищи бросают собакам.

Балакарцы и карачаевцы: «По пред�
ставлению древних балкарцев и карачаев�
цев, земля была семислойной, а небо име-
ло семь сфер (курсив мой. – Р.  Н.)» ( [51, 
626] – комментарий Хаджиевой; там же, с. 
384‑387, см. также сказание о «Сосруко под 
землей», где Нарт попадает последователь�
но на два различных подземных уровня, 
где жизнь устроена как земная).

В фольклорной похоронно-поминаль�
ной традиции символизация небесного и 
хтонического экспонирована синхронно в 
различных параметрах – в топосах, в клад�
ках, в обрядовых действиях, представлени�
ях и вещах, независимо от представлений, 
куда, точнее, уходит человеческая душа по�
сле смерти. На мифическом уровне одной 
из специфических фигур, персонифициру�

1 Инф. Герман Ларшников, с. Большое Буя�
ново, Р. Н., 2002, Татарстан.

ющих симметрию небесное-хтоническое и 
концепцию о теле как проекции вселенной, 
является великан [52, 274‑2782]. В балкар�
ском Нартском эпосе небесный кузнец и 
великан Дебет, родоначальник Нартов, 
является детищем космического брака 
между небесным и земным Тейри; у болгар 
соединение неба и земли привело к плодо�
родию и к рождению луны. В болгарских 
представлениях у великанов каменные 
головы (как метафора небесного), причем 
преобладают символические обозначения 
их хтонической природы. Например, они 
первородные (букв. «возникшие из зем�
ли») и антагонисты «змеев с неба»; они 
связаны с характерными топосами перехо-
да – такими как могилы, курганы, колодцы, 
«старые кладбища с большими камнями… 
где были зарыты» и пр. (в сравнительном 
плане см.: [38, 142‑146], с литературой). 
Их связь с нижней сферой передана и как 
спотыкание=смерть: «И даже если ему го�
лова отрезана… исполин умирает только 
после того, как споткнется и упадет»; в 
одной болгарской песне исполин «может 
быть посеченным… (быть убитым. – Р. Н.) 
только через ноги до колен, где вообще 
наши жиды-исполины чувствуют себя сла�
бее (курсив мой. – Р. Н.)» [53, 244, 247, 252]. 
«Нижний» телесный код великана корре�
спондирует и с болгарскими представлени�
ями о людях нижнего мира, которые опоя�
сываются по коленям, а также, вероятно, и 
с находками скелетов в древнеболгарских 
некрополях с завязанными или разрушен�
ными нижними конечностями.

Чувашские òлăп / ỳлăп (òлъп, ỳлъп) были 
«людьми огромного роста, уже вымершие». 
Согласно поверьям, из земли, выпавшей из 
их лап, образовалось множество возвыше�
ний, которые северные и южные чуваши 
называют «землей великана» [54, 1523]. Ка�

2 Там же о космогонии архаического типа в 
мифе о первоначальном гиганте в Ригведе, из 
чьего тела порождаются люди, животные, све�
тила, боги и др., а из головы его – небо.

3 К примеру, могу привести сведения 
А. А.  Трофимова о старом кладбище некреще�
ных чувашей у с. Сабакаево, Ульяновская обл., 
которое расположено на древнем кургане и на�



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 47

Фольклор и этнология

занские татары называют великана алып, 
и их поверье очень похоже на чувашское 
[35, 53]. Параллельно с этим в представле�
ниях талышей (толыш – старое иранское 
население южных прикаспийских районов) 
курганы тоже образованы великанами-бо�
гатырями – «из брошенных ими нош зем�
ли» [55, 41‑42]. Чувашские предания о ве�
ликанах содержат и другой мифо-уровень 
– о Верховном Туре как об одним из них. В 
мифе он переходит снизу вверх и пробуж�
дается как Верховный бог-громовержец. Та�
ким образом, «история» теонима является 
и основным космогоническим мифом – о 
единстве и разделении земли и неба. Транс�
формация великана в бога осуществляется 
во время сна – как трансцендентного со�
стояния, приводящего к новому стасису:

«Один Улăп вернулся с охоты уста�
лый, залез на небо как на полати и уснул. 
Через некоторое время вернулись четыре 
его брата, стали будить великана, но… не 
смогли. Тогда братья плечами подперли 
небо с четырех углов и подняли его высоко 
вверх. Спавший великан через некоторое 
время проснулся и пошел искать братьев. 
Под его ногами затрясся небесный свод, 
поднялся страшный грохот, посыпались 
искры. Так родились гром и молнии…» 
[49, 116]. В с. Наратасты (старое чувашское 
село в Башкортостане) камень, из которого 
вырабатывались постоянные надгробные 
памятники, называется «небесный камень», 
посланный Верховным Туром во время гро�
зы [54, 169].

Вне поздних коннотаций об аде и рае в 
средневековых стратифицированных об-

зывается Улап теми / холм Великана. Там совер�
шают поминовения каждую весну и осень, то 
есть место продолжает функционировать как 
урочище / святилище, независимо от того, что 
похороны прекращены в конце 30‑х гг. ХХ в. Од�
нако я не убеждена, что наличие таких «боже�
ственных» символов, как кладбища на возвы�
шенном месте у реки (характерно для кладбищ 
болгар, чувашей, для средневековых захороне�
ний болгар в Поволжье), небесных стрел и кам�
ней, и др. всегда означает «подъем (покойника) 
на небо», как предполагает сам А. А. Трофимов 
[54, 66].

ществах Поволжья и Балкано-Кавказского 
пространства обе «дороги» – хтоническая 
и небесная – предназначены для различ-
ных уровней социума. Согласно древнему 
закону, небесный периметр является при�
вилегией высоких личностей, которые а 
priori имеют божественное происхождение. 
Это светская и жреческая власть, которая 
фокусирует и эманирует политические и 
духовные ценности социума посредством 
представлений о Верховной силе / Творце, у 
болгар – через веру в Кана «от Бога владе�
теля». Существует немало письменных све�
дений об этом со времени Первого болгар�
ского канства / царства на Балканах [6] и 
Волжской Болгарии (о ритуальном удуше�
нии кана «при обряде обращения к Тангре» 
при определении годов его властвования 
– см.: [56, 22, 23, 25, 54]). На архаическом 
уровне повешение / удушение как «отсыла�
ние» к верхней сфере, к Богу, у волжских 
болгар описано ибн Фадланом:

«Ежели увидят, что кто‑то энергичный 
и вещий человек, говорят: «Он имеет пра�
во служить нашему Государю (Верховному 
Богу. – Р.  Н.)». Хватают его, накидывают 
ему на шею веревку и вешают его на дере�
ве, пока (веревка) не оборвется… Перевод�
чик царя мне рассказал, что некий человек 
из Синда (Средняя Азия. – Р. Н.)… попал 
в эту страну (Волжская Болгария. – Р. Н.), 
и некоторое время служил царю… Он от�
правился на корабле с группой купцов и те 
увидели, что он ловкий и сметливый. Посо�
ветовались меж собой и сказали: «Этот го�
ден служить нашему Государю, пошлем‑ка 
его к нему». Сошли на берег, привязали ему 
на шею веревку, вздернули его на вершину 
высокого дерева, оставили там и уехали» 
[57, 64].

И на «царском», и на фольклорном 
уровне обозначение головы (и простран�
ства вокруг нее) как медиативного энерге-
тического поля, как средоточия жизнен-
ной силы (в фольклорном выражении – 
души) и как эквивалента человека являет�
ся типичным кодом «верхнего» мира. На�
пример, в болгарской похоронной обряд�
ности это проявлено в «особом внимании» 
к месту, где лежала голова умершего (туда 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201148

Фольклор и этнология

после его выноса кладут «тяжелый камень, 
топор, разбивают глиняную посудину или 
черепицу»), как и в одном из локальных 
вариантов вторых похорон («В неких селе�
ниях, где имеются костницы, вынимается 
только голова… и после того как она неко�
торое время пролежит в церкви, ее уносят 
в костницу» [58, 494, 497; 18, 37]. В пяти 
гробах в средневековом болгарском некро�
поле у гор. Девня (VІІІ-Х вв.) похоронены 
только черепа [6, 107]. Другим косвенным 
свидетельством являются некрополи «бол�
гар-язычников» в Поволжье (в период 
VІІІ-Х вв.), где имеются удлиненные гробы 
длиной 2‑2,60 м (!), в которых к северу от 
головы отведено пространство «для жерт�
венного комплекса»; это массово представ�
лено в некоторых позднесредневековых 
чувашских могильниках (Новоядринское, 
Мартыновское; данные у Г. И.  Дроздовой 
[59]).

В космогонических представлениях 
болгар концепция о трехчастном верти�
кальном устройстве мира имеет своео�
бразный телесный код: на небе существует 
«такой же сущий мир, какой и здесь… где 
люди опоясываются около шеи. На земле, 
которая находится в середине мира, люди 
опоясывают себе поясницу, а под землей 
находится другой мир – нижний мир – и 
тамошние люди опоясывают себе колени 
(курсив мой. – Р. Н.)» [60, 49] (о подобных 
представлениях у абхазов см.: [61, 29]). С 
этой концепцией о параллельно существу-
ющих мирах хочу перейти к стадиально 
самому раннему, с моей точки зрения, 
хтоническому уровню представлений об 
идеальном состоянии бессмертности – как 
«бытия» в параллельном земной жизни из-
мерении, невидимом для остальных людей. 
Эта вера исключает всякие представления 
о рае и аде и о судьях над человеком, ко�
торые по письменным источникам сфор�
мированы в поздних Ведах – в образе Yama 
[62, 78‑85]. Аналогии в этом круге являют�
ся другим важным основанием говорить 
об общих моделях в обрядности на иссле�
дованных территориях.

В ХVІІ в. наблюдатели быта чувашей 
пишут, что «они не верят в воскресение 

мертвых или в новую жизнь после здеш�
ней (курсив мой. – Р.  Н.)» [63, 80]. То же 
самое документировано и в начале ХХ в.: 
«Самое нетронутое наследство я обнару�
жил в районе Вомпукассов в устах стари�
ков… По их представлениям, потусторон-
ний мир размещается вне земли, в нем ад 
и рай не существуют. Умерший, оставаясь 
невидимым для наших глаз, и после смерти 
тела продолжает свою привычную на земле 
жизнь… на кладбище около своей могилы 
с остальными покойниками деревни (кур�
сив мой. – Р.  Н.)» [35, 198]. У болгар (по 
сведениям ХІХ в.) «само состояние смер�
ти народ представляет себе как иную фор-
му жизни… (курсив мой. – Р. Н.)» [17, 24]; 
«загробная жизнь не что иное, кроме как 
продолжение настоящей… Душа… удер�
живает ту же форму, тот же образ мертвого 
тела… ту же одежду… и с ними останется 
навсегда… Мертвые и на том свете живут 
группами в селах, как и на земле… Есть ли 
преисподняя – мука, этого никто мне не 
может объяснить (курсив мой. – Р.  Н.)» 
[60, 545‑547]. Осетинское надгробное сло�
во при посвящении коня указывает как 
на верное направление именно на средний 
путь – к предкам (в потустороннем мире 
перед покойником «расходятся три дороги; 
одна наверх к святым на небо; другая – в 
преисподнюю к злым духам, третья, сред�
няя – прямо к нартам» (записано в начале 
ХІХ в. – [9, 261; 37, 155]).

На фольклорном уровне вера в «экстен�
зию» человеческой жизни после физиче�
ской смерти в параллельном измерении от�
ражена и в представлении о гробе / гроб-
нице или другом типе надгробного соору-
жения как дома (болг. къшта). Конструк�
тивное подобие между домом и надгроби�
ем, которое давно известно этнографом, и 
сегодня можно увидеть в некоторых селах 
Южной Чувашии в т.н. чартаке – дере�
вянном надгробном сооружении, назва�
ние которого знакомо из древнеиранской 
культовой архитектуры [64, 404] (Фото 6). 
Подобные сооружения Г. Ф. Чурсин наблю�
дал почти сто лет тому назад у талышей: «В 
1‑1 / 2 км от сел. Дерьян… на вершине холма 
я встретил старое кладбище, на котором… 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 49

Фольклор и этнология

имелось 5 могил с деревянными построй�
ками на них, наподобие двускатных крыш 
или небольших деревянных сарайчиков, 
около 2 м длины, 1 ¾ м ширины и 1 ¼ м вы�
соты, надгробия в виде деревянных доми�
ков имеются также на кладбище сел. Вис�
сы» [55, 40]. Стопроцентное подобие дома 
мне удалось документировать на казахском 
кладбище в с. Ново Булгары Астраханской 
области1 (Фото 7). Некоторые высокогор�
ные осетинские склепы тоже являют собой 
нечто вроде дома (см. Фото 1). Фабула 
строения дома-гроба / гробницы (на вы�
соком месте, с окнами в разные сторо�
ны) хорошо знакома и по болгарскому 
песенному фольклору; в разных районах 
Болгарии сам гроб называется дом умер-
шего. Наверно, то же самое представле�
ние о «вечной жизни» обосновало и рас�
положение семейных гробниц и самих 
кладбищ вблизи домов, в центре или не-
посредственно у села, выводящее семан�
тическое единство «кладбище=селение». 
Нередко это можно увидеть во многих 
старых балкарских и осетинских аулах 
(о горных ингушах – [13, 25]) и на Бал�
канах. Археологические исследования 
болгарского похоронного обряда пери�

1 Старое болгарское селение на острове 
вблизи устья р. Волга, основанное переселен�
цами из района Казани после политического 
переворота в России в 1917  г.; в наши дни со 
смешанным населением.

ода VІІІ – ХІV вв. в районе Родопских гор 
также доказывают обособление могил «по 
фамильному признаку» [65, 302‑303]. До 
середины ХХ в. преимущественно горное 
население в Болгарии (Родопа, Стара пла-
нина / Балкан), как христиане, так и мусуль�
мане, «предпочитали» хоронить на своем 
месте / в собственной земле – возле или под 
полом самого дома. Эта «архаическая фор�
ма похорон» (знакома в прошлом и у дру�
гих балканских народов по отношению к 
самоубийцам и некрещеным детям) совер�
шалась при наличии общих кладбищ – «не 
декларируя причин… и исключительных 
обстоятельств» (религиозные соображе�
ния, труднодоступная местность, неподхо�
дящий климат – [39, 88‑99]).

Параллельно существующие пережит�
ки этой похоронной обрядности / и типа 
сооружения на исследуемых территориях и 
до сегодняшнего дня олицетворяют пред�
ставление о том, что кладбище, склеп вновь 
собирает и сохраняет целостность семьи и 
рода. В пользу устойчивости этой веры в 
балкарских и осетинских аулах свидетель�
ствует факт, что больные и находящиеся 
при смерти (особенно во время эпидемий) 
сами уходили в склепы, чтобы умереть [9, 

245‑246]2. Этим представлением мне объ�
яснили христианские похороны «по старой 

2 Инф. Зворжан Б. Ульбашев, род. 1930 г., с. 
Шаурдат (Р. Н., 2005, с. В. Балкария, КБР). 

Фото 6. Надгробный дом / чартак,  
с. Новое Аксубаево, Аксубаевский р-н, 

Татарстан (Р. Н., 2002)

Фото 7. Гроб-дом, с. Ново Булгары, Астраханская 
область (Р. Н., 2002)



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201150

Фольклор и этнология

традиции» среди некрещеных чувашей1; 
часто на осетинских кладбищах вблизи 
склепов также можно увидеть как мусуль�
манские, так и христианские захоронения.

Представления о вечной жизни – с 
предками на кладбище – воплощены в 
определенных сакральных фигурах – 
психопомпах, хранителях рода, селения, 
землища. Одной из ярчайших чувашских 
персонификаций параллельно продолжа�
ющейся «жизни» (на кладбище / у предков), 
является т.н. масар пуçĕ, çăвá поç / глава 
кладбища [54, 1932]. В этой «должности» 
выступает первый из похороненных, как 
правило, «мудрый, уважаемый старец», 
которому подчиняются все покойники. Во 
время моих полевых исследований я по�
пала и на девушку – хозяйку кладбища (с. 
Новое Аксубаево, Татарстан, Р.  Н., 2002), 
что косвенно ведет к кругу нетрадицион�
ных или избранных покойников, вероят�
но, «возглавлявших» кладбище когда‑то в 
минувшие времена. В связи с этим интерес 
представляет легенда из чувашского села 
Старое Суркино (Альметевский р-н, Та�
тарстан) о девушке Матрене, ставшей «гла�
вой» нового кладбища [50, 983]; интересны 
также данные из болгарского села Варва�
ра (Южная Болгария, записанные колле�
гой А. Штърбановой, 2002 г.), где ожидали 

1 При этих похоронах устанавливаются и 
юпа, и крест, причем последний всегда на вос�
точной части могилы, в ногах покойника – «они 
же говорят, встают и крестятся» – с. Йерепки�
но, с. Н. Аксубаево и др. (Р. Н., Татарстан, 2002).

2 Масар означает кладбище у южных чувашей, 
сава – у северных.

3 Там же, селение основано человеком по 
имени Серке / Сурка, пришедшим с левого бе�
рега Волги, под Казанью, с девятью сыновьями 
и дочерью Матреной. Она потерялась в лесу и 
погибла. Похоронили ее там же, где нашли, но 
душа ее блуждала и пугала людей. По совету 
старца три дня держали одного коня без еды, 
после чего выпустили его на волю; он отпра�
вился на север и там, где остановился (возле 
деревни), перезахоронили Матрену. Она стала 
«главой» нового кладбища язычников. Кре�
стьяне почитают ее во всех похоронно-поми�
нальных обрядах – входя туда, называют ее имя 
и просят позволения на обряд.

смерти молодого человека-холостяка, что�
бы устроить новое кладбище, равно как и 
захоронение на своем собственном месте 
либо главы семьи, либо тех, кто умер от 
неестественной смерти, – таким образом 
возникает новое общее или семейное клад-
бище.

В разных локальных проявлениях ма-
сар пуçĕ имеет одни и те же функции и 
права; он находится в позиции владетеля, 
мифического сторожа и психопомпа. Ма-
сар пуçĕ, букв. «поднимается из кладбища 
к умирающему, своим ножом режет ему 
шею и забирает его душу в царство мерт�
вых на кладбище… та земля – его земля»; 
у него могильщики выпрашивают место 
для каждого покойника, принося ему ку�
сок хлеба и сыра на место будущей моги�
лы: «Староста кладбища, дай землю!» [35, 
46, 201]. При поминках ему прежде всего 
приносят хмельной напиток сара и «про�
сят позволения» зажечь костер, «играть и 
танцевать после возведения новой юпы». 
Его памятник выше остальных и обык�
новенно находится в середине кладбища; 
это единственная юпа, которую живые 
обновляют, «как только старая износит�
ся (курсив мой. – Р.  Н.)» [54, 146,179]. На 
существование подобной фигуры у болгар 
указывает окуривание фимиамом и окро�
пление могилы вином до ее выкапывания, 
что в общем истолковывается как одарива�
ние или откуп без воспоминания от кого, 
равно как и специфика расположения па�
мятника в центре многих кладбищ, от-
куда начинали хоронить. В Северо-Вос�
точной Болгарии «это большой каменный 
столб или каменный крест, чаще называе�
мый урочный» (болг. оброчен, оброк – свя�
тилище). Он отличается от более старых 
надгробных крестов «своими значительно 
более крупными размерами (курсив мой. 
– Р. Н.)» [17, 140]. В некоторых других об�
ластях Болгарии этот тип памятника от�
мечает «трапезу» – место, «где чествуют… 
покойников со всего кладбища… Обыкно�
венно он крупнее и украшен богаче над�
гробных… Лицевые плоскости… исполне�
ны заклинательными знаками… именами 
покойников (курсив мой. – Р. Н.)» [66, 141, 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 51

Фольклор и этнология

161, с литературой]. Совсем скудно Л. Се�
менов описывает «столпообразный антро�
поморфный памятник… единственный в 
области» в ингушском селении Фуртоуг: 
«Ясно обозначены: голова, плечи, верхняя 
часть рук. Лицо кругообразное, плоское; 
на нем грубо вырезаны глаза, нос и рот… 
Высота памятника спереди 2,07 м. (кур�
сив мой. – Р.  Н.)» [13, 12]. Подобное опи�
сание дает и А. Я.  Кузнецова [67] о «над�
гробии сельского старосты» на кладбище 
карачаевского села Верхняя Мара (стела с 
завидной, необычайной высотой – «2 ме�
тра высоты и 70 сантиметров ширины»). 
Кроме подобных косвенных следов (вклю�
чая и почитание нетрадиционных покой�
ников и «святых» – хранителей селения) 
мне не удалось обнаружить конкретную 
фигуру в виде главы кладбища в кавказ�
ских материалах. По-видимому, там, где 
есть сравнительно хорошо обособленный 
Государь / Владетель Потустороннего мира, 
глава кладбища растворился в прошлом 
или имеет другое специфическое выраже�
ние. Вероятно, из этого раннего стадиаль�
ного уровня в похоронно-поминальных 
представлениях возникли фигуры богов-
психопомп и Государей потустороннего 
(мир мертвых). В санскритских текстах 
«Yama, the judge of men and king of the un�
seen world, was the son of Vivasvat (the sun) 
and Saranya (probably the dawn), the daugh�
ter of Tvastri… Yama was the first of mortals 
who died, and, having discovered the way to the 
other world, is the guide of those who depart 
this life, and is said to conduct them to a home 
which is made secure for them forever. He is a 
king, and dwells in celestial light in the inner�
most sanctuary of heaven…In the Rig-Veda, 
Yama is nowhere represented (as he is in the 
later mythology) as having anything to do with 
the punishment of the wicked (курсив мой. – 
Р. Н.)» [62, 78‑85].

В болгарской фольклорной обряд�
ности эти два уровня психопомпа (1. как 
мифического прадеда, стража землища / се�
ления / кладбища, и 2. как божественного 
или полубожественного персонажа) содер�
жатся и контаминируют в специфической 
группе святых, которые сохраняют черты 

предхристианских божеств [68, 34]1. Зим-
ние празднества и образы св. Николая, 
Арх. Михаила, св. Петки / Петко, св. Дми-
трия, св. Тодура / Тудора и др. насыщены 
представлениями о смерти, мраке, темном, 
низком, холодном, белом как цвете поту�
стороннего и пр. Обрядность в их честь 
включает и основные годичные помин�
ки (Петковская, Димитровская, Арханге�
ловская). В целом они персонифицируют 
мертвый период (позднюю осень и зиму – 
как стасис и мир мертвых), который нахо�
дит обрядовое соответствие в месяце юбы 
(октябрь-ноябрь) у чувашей. Хтоническая 
сущность Арх. Михаила, св. Петки / Петко, 
св. Николая, св. Тодора проявлена в одном 
особенно характерном аспекте, известным 
своей архаичной мифологической осно�
вой, – волчьем. Можно предположить, 
что волчьи «амулеты» в древнеболгарских 
погребениях в Поволжье [69, 108] как‑то 
связаны с миром предков. Осетинский 
удисæг / извлекающий душу [10, 102] – тоже 
волк. В текстах Ригведы как служители, 
так и ипостась Yama – «two insatiable dogs, 
with four eyes and wide nostrils, which guard 
the road to his abode… These dogs are said to 
wander about among men as messengers (букв. 
«Yama’s two envoys roam among the рeople». 
– Р. Н.) … for the purpose of summoning them 
to the presence of their master (курсив мой. – 
Р. Н.)» [62, 78; 41, Book 10, Hymn XIV]. В бол�
гарской похоронно-поминальной обряд�
ности, как и вне ее, связь волк=психопомп 
и сама волчья обрядность представлены в 
образах упомянутых святых. Эмблемати�
ческой фигурой среди них является Архан-
гел Михаил – св. Рангел, который «велит 
умирать» (болг. вадидушник, душовадник). 
Так же, как и амещ, св. Рангел – «мужчина с 
саблей или мечом в руке» либо его замеща�

1 В болгарской фольклорной традиции функ�
ции и черты дохристианских божеств сохраняются 
и мультиплицируются в образах различных хри�
стианских святых. В результате формируются т.н. 
«близнецовые» двойные и тройные пары святых, ко�
торые группируются в общие семантические мифо�
логические ядра. Их чествования организуют кален�
дарное время в двух полугодиях – весенне-летнем и 
осенне-зимнем. В науке это явление обозначено как 
«народное христианство».



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201152

Фольклор и этнология

ет «человек с саблей св. Рангела» [17, 27]. Он 
– один из «шести братьев богатырей, поде�
ливших между собой небо, землю и мир. 
Ему достались мертвые души… и праздник 
справляется в честь умирания… дабы лег�
че извлекать душу». Ноябрь месяц болгары 
называют Рангеловским месяцем, а Ранге-
ловские праздники – волчьими днями; чаще 
всего они начинаются 10 ноября и длятся 
от одной недели до десяти дней [45, 518, 
523, 524]. Другим психопомпом и «волчьим 
пастырем» является св. Никола / Николай 
Зимний; у сербов он «уводит с собой души 
покойников в потусторонний мир» [68, 44, 
47, с лите�
ратурой]. В 
б олг ар ских 
ф о л ь к л о р �
ных пред�
с т а влениях 
он связыва�
ется с север-
ным направ-
лением и чер-
ным цветом 
[381]. Ин�
терес пред�
ставляет обрядовая практика в Пловдив�
ско (Южная Болгария) накануне волчьих 
праздников, когда хозяева «заделывают 
отверстие / уста печи, чтобы заткнуть пасть 
волка». Для этого кладут в печь помет 
(тряпку, которой обметают печь), кочергу 
и лопату, которой вынимают хлеб. «Берут 
затем цепь и завязывают ее над очагом, 
чтобы челюсти волка были связаны, а так�
же и ноги» [45, 524]. Семантический ряд 
печь / утроба-огонь-хлеб является эквива�
лентом дома / семьи и в самом общем смыс�
ле реальной жизни; в болгарских представ�
лениях, «если очаг провалится и на его полу 
появится дыра, кто‑то из домашних умрет» 
[70, 12]; обратный ряд пасть / темнота-
холод-смерть / гроб – выступает кодом ино�
го мира и самого психопомпа, чье обрядо�
вое «затыкание», вероятно, предотвращает 

1 См.: О хтонической символике и идентично�
сти между северным и черным в древнефракийских, 
болгарских, чувашских и некоторых азиатских пред�
ставлениях [38, 155‑158, 174‑177].

реальное прерывание жизни / дома. Можно 
только предполагать, что этот семантиче�
ский подтекст находится за практической 
пользой обрядности, которая предохраня�
ет скот и людей от волков. Так же, на се�
мантическом уровне, приведенные данные 
с осторожностью можно сопоставить с 
осетинской похоронной практикой, закры�
вающей одновременно и дом, и склеп, по�
сле последнего умершего («после того, как 
умирал последний член семьи, котлы и на�
дочажные цепи переносились в склеп», ко�
торый запечатывают жерновым камнем [9, 
246]; о таких находках Х-ХІІ вв. см.: [71]).

Одним из самых интересных и слож�
ных фольклоризированных образов, соче�
тающих черты психопомпа и мифического 
стража землища / селении и кладбища, яв�
ляется святой-всадник Тодор / Тудор / То-
дур – патрон одноименного поминального 
периода и обрядности в первую неделю по�
сле Масленицы (ниже основные сведения о 
св. Тодоре и об одноименной обрядности 
приводятся по Р.  Попову [68, 83‑115]). Во 
многих селах Северной Болгарии, а также 
и в Страндже, св. Тудор – перевоплощен-
ный мертвец; он появляется на белом коне 
из кладбища и всю Тодоровскую неделю 
бродит ночью по селу как вампир или вур-
далак, до первых петухов. Потусторонняя 
принадлежность святого обнаруживается 
и в его обратном внешнем виде: хромо�
та (святой прихрамывает и носит с собой 
костыль), глухота, слепота, болезненность, 
чернота и отсутствие обоняния (он без 
носа); у него «волосатая рука», или же руки 
у него как «сальные свечи», зубы железные 

Фото 8. C. Дзивгис, Куртатинское ущелье, Северная Осетия (Р. Н., 2010 г.)



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 53

Фольклор и этнология

или золотые, а одежда его белая, также и 
конь. Есть много общего в представлениях 
о св. Тодуре и о мифическом хозяине – хра�
нителе сельского землища (Западная Бол�
гария, Восточные Родопы), который тоже 
всадник. В некоторых селениях сам Он – 
конь, перевоплощенный умерший прадед, 
который по ночам обходит село и сторо�
жит жителей.

Весь период исполнен рядом воздер�
жаний и запретов, потому что он черный, 
плохой. Это позднее общеболгарское фоль�
клорное представление, которое кодирует 
более ранний уровень почитания мертвых 
в обособленном обрядовом цикле. Это от�
носится и к его мифологическому патро�
ну – св. Тодуру, пониженному в опасного 
демонологического персонажа. В горной 
Родопской области (Южная Болгария) пер�
вым днем Тодоровой недели называют «за�
крытый» понедельник (болг. похлупен); тог�
да возвращаются обратно – в потусторон�
ний мир – души мертвых, которые до того 
были выпущены на свободу. В некоторых 
добруджанских селах (Северо-Восточная 
Болгария) на «черную» пятницу, одну из 
двенадцати плохих пятниц в году, прихо�
дится Тудоровская душница / поминки (см. 
также: [9, 77], со ссылкой на Г. Лиахвели1). 
Тодоровая суббота (болг. Тодоровден) счи�
тается одним из главных поминальных дней 
по родственнику, которому не исполни-
лось года со дня смерти. Повсюду этот день 
празднуется и за здоровье коней, которые, 
как считают болгары, не боятся ночных де�
монов и злых сил. Одновременно, в семан-
тическом единстве святого и коня / хозяи-
на и коня – в честь св. Тодора и в похорон�
но-поминальной обрядности, ярко прояв�
ляется сакральный хтонический аспект 
коня. Сам св. Тодор является покровителем 
и святым коней, а по всей стране его празд�
ник известен и как Конская Пасха. В этот 
день мужчины выводят коней на кушию, 
тудорицу (скачки). Это происходит всегда 
ранним утром до восхода солнца / и перед 
восходом, и в них принимают участие пре�

1 «В прошлом осетины не работали по пят�
ницам, считая ее днем града».

имущественно молодые мужчины. В Сред�
ней Западной Болгарии они скачут изо 
всех сил, показывая свое умение – на конях 
ездят верхом на «голой спине», без нужных 
принадлежностей. Победителя в скачках 
награждают – коня чаще всего уздой, а его 
хозяина, называемого царь, – рубахой или 
полотенцем. В Радомирской области (За�
падная Болгария) конь-победитель получа�
ет прозвище Тодорин. В Добрудже и в Со�
фийской области, как и среди бессарабских 
болгар, всадники начинают скачки после 
того как три раза объедут вокруг сельского 
кладбища, или же сама кушия происходит 
около кладбища. В других случаях конные 
скачки проходят «на краю села… там, где 
кончаются границы… усвоенного культур�
ного пространства» [68, 96‑97].

Святой-всадник Тудор – многопласто�
вый амбивалентный персонаж, олицетво�
ряющий «архаичную идею о переходе». По 
поверьям из Северной Болгарии, св. Тодор 
выходит по ночам «как домовой из клад�
бища» на белом коне и в Нечистые Пога-
ные дни (от Рождества до Богоявления). В 
зимний Тодоровден «святой снимает свои 
девять шуб и отправляется к Богу просить 
его о лете» или же «вбивает горячую голов�
ню в землю и таким образом согревает ее… 
пробуждает к новой жизни. В семантиче�
ском плане это означает, что святой сам 
оплодотворяет землю (головня=фаллос)». 
Особого внимания заслуживают и андро-
гинные перевоплощения святого (как свя-
тая Тудуричка или старуха Тудурица), 
ведущие к близнецовым мифам (подробно 
у Р. Попова [68, 84, 89, 90‑91, 109; 45, 382]). 
В этом медиативном поле естественно при�
сутствуют и «бродящие ночью» нетради�
ционные покойники: «зачатый или родив�
шийся в Тодоровскую неделю ребенок… 
может превращаться как при жизни, так и 
после своей смерти в вампира, вурдалака 
или злого духа… По поверью, зачатый, ро�
дившийся или умерший в этот период бро�
дит по ночам Нечистых и Тодоровых дней 
в облике волка или собаки (курсив мой. – 
Р.  Н.)». Можно предположить, что подоб�
ные фольклорные представления опреде�
ляли и специфику похоронной обрядности 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201154

Фольклор и этнология

в этот период1. В это время нельзя выходить 
после захода солнца, потому что святой 
топчет запоздавших на дорогах, садится 
верхом на них, заставляет переносить его 
через брод или реку. Если кто‑то нарушит 
этот запрет, как и запрет на работу, св. Ту�
дор наносит удар «своей волосяной рукой», 
своим костылем [68, 87; 44, 2952] или ко�
нем. Нанесенная рана плохо заживает, и 
человек чаще всего умирает, что ставит 
святого в позицию психопомпа. И на умер�
шем, и на заболевшем в Тодорову неделю 
«подкова появляется вот здесь, на лбу… 
Так и говорили – ударенный конем святого 
Тудора… и надо, чтобы конь три раза обо-
шел вокруг него в Тудорову неделю, чтобы 
он пришел в себя… Меня обходили с тремя 
конями»3. Этот par exellene магический акт 
с «ударенным» типологически и функцио�
нально близок осетинскому «отправлению 
в путь»: при Бæхфæлдисын / посвящении 
коня, перед тем как опустить покойника в 
могилу, его трижды обходят с конем, пол�
ностью снаряженным в «путь» ( [9, 262]; 
то же у ингушей [23, 399]). У болгар триада 
покойник-путь / переход-конь сохранена в 
иносказательном виде. Например, «где‑то 
по пути ящик / гроб превращался в седло, а 
крест – в коня, с которым он переходил не�
кое тернистое поле» ( [60, 530] – XIX в., За�
падная Болгария; в недавнем прошлом это 
все еще помнилось и в некоторых деревнях 
Восточной Болгарии. – Р.  Н.). В Северной 
Болгарии (в Ловешской и Плевенской обла�
стях) целью самих конных скачек, которые 
проводятся в конце Тодорового периода, 
является «окончательное изгнание из села 
святого (курсив мой. – Р.  Н.)» [68, 98‑99]. 
В сущности, это обрядовое «провожание» 

1 В прошлом т.н. нетрадиционных покойни�
ков закапывали без надгробных обозначений 
вне кладбища и поселения. Как правило, такие 
могилы присутствовали в обрядовом комплек�
се против засухи.

2 Таким образом Куцалан (последний из 
волчьей стаи – хромой волк) наносит удар сво�
им костылем – наказывает того, кто работает 
во время волчьих дней [44, 295].

3 Инф. Янаки М. Прунчев, р. 1929  г., Р. Н.,  
с. Хырлец, Врачанско, март, 2001.

содержит презумпцию скачек (болг. кушия) 
как метафорического перехода в потусто-
ронний мир, как сопереживания и осущест�
вления перехода-испытания. На Северном 
Кавказе этот путь проходят при каждом 
индивидуальном похоронно-поминальном 
цикле. Эти дорога и время – агональны.

Агон – древнегреческое слово для атле�
тических и театральных состязаний, но не 
только. Физический агон является и духов�
ным. В древних мистериальных посвяще�
ниях ценностное испытание и усилие веру�
ющего ведут к новому внутреннему состо-
янию, к новому рождению в Боге (об обряде 
как агоне / αγών и о агональном времени-об�
рядности у фракийцев, см. Фол Ал. [72, 12, 
36; 26, 20, 106, 286, 294; 73, 1654]. Именно в 
своем духовном, обрядовом аспекте назва�
ние является синонимом перехода и под�
ходящим обозначением всех т.н. «конных 
скачек», являющихся органической частью 
северокавказской поминальной обрядно�
сти, а по старым данным – и чувашской, 
– в день юпы после возвращения с клад�
бища [74, 202]. То есть «мучительный» 
переход покойника [9, 2715; 10, 129‑130, 
247, 31‑37, с литературой] переживается и 
живыми – как испытание (галопирование, 
гонки – в переводе с осетинского дугъ / догъ 
– [10, 247]). Такой тип поминальных «со�
стязаний» известен по линии миграций из 
Средней Азии на Запад, но в данном случае 
важны и их индоевропейские корни у фра�
кийцев:

Об одрисах (во время Севта ІІ, одриско�
го царя, умершего до 383 г. до н.э.), которые 
«похоронили своих, выпили много вина в 
память о них и устроили конные скачки» 
(Xenophontis, Hell. ІІІ 2, 2‑5. [75, 97]).

«Погребение богатых среди них проис�
ходит следующим образом: умершего вы�
ставляют три дня и зарезывая всяческие 

4 Об агоне в женских посвятительных об�
рядах см. миф о локрийских девах, посвящае�
мых Артемиде Брауро – Eurip. Fr. 767; Aristoph. 
Lemn. Fr. 370; Lys. Fr. 249.

5 Там же: Скачки «способствуют спасению 
душ покойников… устраивают как выкуп за 
душу покойника». У кавказских народов они 
признаются как скифо-аланское наследие.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 55

Фольклор и этнология

жертвы, угощаются, оплакав его перед 
этим. Затем его хоронят… А как воздвиг�
нут могилу, устраивают всякого вида состя-
зания… Таковы похороны у фракийцев» 
(Herodotos. Histoires. V. 8, 1 [73, 221‑222]).

В болгарском фольклоре фигуры Арх. 
Михаила, св. Николы, св. Тодора и др. име�
ют специфическую астральную проекцию. 
В зависимости от локальной традиции ис�
чезновение и появление созвездия Плеяд 
(Наседка, Власы, болг. Квачка) связывается 
с зимним и летним празднованием св. То�
дура, с днем св. Димитрия, Архангеловым 
днем или с зимним св. Николаем. Во вре�
мя зимней Тодоровой недели фольклорное 
верование запрещает сажать кур на яйца, 
потому что выводок цыплят умирает; по 
поверью, если человек ступит на то место, 
где наседка распушила свои перья, он за�
болевает и умирает; на местах, где ступили 
цыплята, вылупившиеся из тудуришских 
яиц, не прорастает трава; если такой цы�
пленок перепрыгнет через мертвеца, душа 
последнего превращается в вампира, если 
же перелетит над человеком, он умирает, 
и др. Все эти поверья и запреты соотно�
сятся с созвездием «мифической небесной 
птицы… Как только Наседка спрячется и 
начнет высиживать яйца, наступает пе�
риод хаоса, нарушенного равновесия… и 
он продолжается до «вылупливания цы�
плят» и до очередного появления Наседки 
на небосводе…» [68, 101‑106]. В древних 
мифах циклы являющихся и исчезающих 
небесных констелляций связываются с 
приходящими и уходящими божествами. 
В фольклорной традиции это сохранено 
в астральных аспектах священных персо�
нажей (включительно в формах зимних и 
летних чествований), являющихся про�
екцией и мультипликацией космогониче�
ских моделей эпохи Древнего мира. В этом 
же направлении еще одним характерным 
фольклоризированным образом является 
святой / святая – андроген Петко / Петка. 
В своем мужском хтоническом аспекте он 
волк или мифический предводитель вол-
чьей стаи. Женское начало проявлено в об�
рядах осеннего Петкова дня (14 октября), 
известных как Куринная церковь, Божий дух 

и др. (данные по Д. Маринову [45, 515‑516; 
60, 85]). У них есть и характерные топосы 
проявления – на высокой могиле / холме вне 
села, на поляне со столетними дубами или 
другими, хранимыми змеем-хозяином, де�
ревьями, у каменного оброка / святилища, 
на кладбище или на перекрестке. Там по�
жилые женщины жертвуют черных куриц, 
причем кровь птиц зарывается на вершине 
могилы, в корнях дерева или возле само�
го оброка. Хтонический аспект св. Петки 
проявлен и в фабуле о сооружении мостов 
для мертвых душ, что косвенно ставит 
ее в позицию психопомпа; в Юго-Западной 
Болгарии песня исполняется девушками-
лазарками на кладбище до восхода во вре�
мя Великого поста и в день самой Лазари-
цы / Лазарового дня. В некоторых селах Пи�
ринского края тогда же совершают второе 
погребение [76, 36‑50].

Совсем не нужно напоминать, что ку�
рица – древний мифический символ. Здесь 
можно вспомнить один из шедевров ан�
тичного искусства – стелу Хадеса и Персе�
фоны, где на коленях и под троном богини 
изображены эти птицы (Фото 9). В фоль�
клорной культуре курица сохраняет свою 
древнюю функцию медиатора. Ее поведе�
ние чаще 
всего истол�
ковывается 
оппозици�
ей жизнь-
смерть и по 
нему судят о 
судьбе до�
мочадцев и 
дома. Эта 
обрядовая 
у н и в е р с а �
лия знако�
ма и бол�
гарам. На�
п р и м е р , 
если «если 
к у р и ц а 
п р о п о е т 
п е т у х о м 
к западу», 
это при�

Фото 9. Pinax of Persephone and 
Hades seated on their thrones.
Italy: 5th century from Locri in 

Calabria. Museo Nazionale Della 
Magna Graecia

in Reggio di Calabria.
URL: http: //www.Mythinglinks. 

org / euro~west~greece~Persephone.
html



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201156

Фольклор и этнология

мета к смерти [45, 89; 77, 157‑158]. Некото�
рые обрядовые действия ведут к забытому 
почитанию и приношению хтоническому 
покровителю (божеству?), позже конкре�
тизированному как смерть: «У болгар есть 
обычай умилостивлять смерть черной ку�
рицей. Когда в одной семья в течение года 
умрут два человека, при вторых похоро�
нах пожилые женщины зарезают черно�
го цыпленка и тайно опускают в могилу. 
Целью этого магического акта является 
предотвращение третьей очередной смер�
ти в семье» [68, 139‑140]. «В с. Шишенци, 
Кульского р-на, говорят, что похороны со�
вершались и с закапыванием целой живой 
курицы» [17, 139‑140, 90]. В этом семанти�
ческом плане можно толковать и осетин�
скую практику посвящать домовому (ми�
фическому прадеду, хранителю дома и се�
мьи) черную курицу [10, 52]. В чувашской 
традиции, хотя и утерявшей более ранние 
смыслы и забывшей о значении определен�
ного цвета, «обязательно» режут курицу 
при отправлении осеннего поминального 
культа (при установлении юпы). Птиц при�
носят в жертву на восходе у столба, под�
пирающего большие ворота дома; на нем 
находятся характерные космогонические 
символы, знакомые из индоиранской древ�
ности и воспринятые в различных культу�
рах как храмовые и надгробные изображе�
ния (Фото 10).

Как в фольклорной похоронно-поми�
нальной сфере, так и вне ее куриные и вол-
чьи фабулы симметричны и представляют 
собой синхронно проявляющиеся мифиче�
ские модели. Они известны из письменной 
истории о фракийской религиозности, в ко�
торой Сын Великой богини матери (Загрей) 
«становится Солнцем (в верхней) и Огнем 
(в нижней) полусфере» Космоса [26, 105]. 
Одной из ипостасей Сына в раннем фра�
кийском орфизме является Аполлон-Волк, 
который в этом своем образе равнозначен 
зимнему солнцестоянию [78, 141‑142]. Во 
фракийских и италийских мистериальных 
обрядах проявление Сына-Солнца / Огня 
обнаруживается и в семантическом ряду 
волк-жар=волк-потустороннее солнце (о 
ночной огненной орфической обрядности у 

фракийцев, в 
«круглом хра�
ме на священ�
ной вершине» 
по описанию 
Макробия, о 
волке как о 
зооморфном 
образе Сы�
на-Загрея и 
об Аполло�
не-волке см.: 
[28, 349‑350; 
26, 280‑282]; о 
гирпиях / Hirpi 
– волках-жре�
цах, которые 
е ж е г о д н о 
ч е с т в о в а л и 
Аполлона у 
горы Соракт, 
недалеко от 
Рима, и про�
ходили по 
« р а з г о р е в �
шимся углям» (по Плинию), см. коммен�
тарий М.  Арнаудова: [79, 27]). В позднем 
фольклорном наследии эта традиция в 
отрывочном и иносказательном виде про�
является: в хтонической волчьей природе 
упомянутой выше группы святых (Тодора, 
Николы, Михаила, Петки / Петко), в рас�
пространенном среди болгар веровании, 
что волки плодятся, поедая «живые угли», 
притом в первые три волчьих дня Тодоро-
вой недели (Северная Болгария), в Поганое 
время (от Рождества до Богоявления – в 
Страндже, Юго-Восточной Болгарии); по 
этой причине тогда не выбрасывают золу и 
угли из очага [68, 106; 80, 316].

Древнее понимание огня / жара как эк-
вивалента потустороннего солнца, т.е. 
как символа Верховного бога в Его хтони-
ческом воплощении лежит в основе одного 
общеизвестного обычая, распространен�
ного на изучаемых территориях. Речь идет 
о следах огня и наличии углей под и возле 
тела погребенного, в насыпи над ним, от�
мечаемых в погребениях с древности до 
наших дней. Принимаю это в качестве су�

Фото 10. Один из 
столбов / юпа у больших 
ворот, где совершаются 

жертвоприношения у 
чувашей.

www.cap.ru / сар / foto / old_ 
chuvashia / page_01.htm



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 57

Фольклор и этнология

щественного объединяющего фактора в 
похоронно-поминальной обрядности, воз�
никшего на базе общих (исходных) космо�
гонических и мифических представлений и 
их диахронных интерпретаций.

Обычай «бросать в могилу горящие 
угли… и еще чаще – в засыпку могилы» об�
наружен в древнем Тлийском некрополе, в 
«савроматских погребальных памятниках 
VІІ-V  вв. до н.э. Данная ритуальная осо�
бенность сохранилась у осетин до сего вре�
мени…» [81, 71, 74, с литературой]. «Уголь�
ная подсыпка под усопшими» была обыч�
ным явлением и в аланских погребальных 
памятниках Северного Кавказа (Змейский 
катакомбный могильник Х-ХІІ вв. в Се�
верной Осетии), в Маяцком некрополе [82, 
106, 108]. «Аналогичную картину можно 
наблюдать и в раннесредневековых камен�
ных ящиках» [30]. Одна из ранних находок 
в «округлых в плане кострищах» в Повол�
жье относится к некрополю Измерского 
селища, VІІІ в. до н.э. [3]; на Северном Кав�
казе – в Нальчикской подмогильной гроб�
нице ІІІ тыс. до н. э. (на полу похоронной 
камеры, у северо-восточной стены – следы 
«небольшого костра» [8, 1, рис. 14, 27].

Угли есть почти во всех болгарских 
средневековых некрополях (до ХІV  в.) – 
«около и под черепом, иногда около ног 
или перемешанные по всей насыпи… а в 
некоторых могилах или непосредственно 
возле них разводили костер как часть по�
хоронного ритуала» [65, 304‑308; 83, 285]. В 
некоторых случаях под скелетом или толь�
ко под черепом, полностью обуглившимся, 
находится пласт углей (Северо-Восточная 
и Южная Болгария) [84, 414].

Опаление могилы, покойника огнем и 
разведение костра около могилы и над ней 
известно с ранней кавказской древности 
до ХХ в., в болгарской фольклорной об�
рядности, на землях современной Кабар�
дино-Балкарии, Северной Осетии-Алании, 
Карачаево-Черкесии и др. «Очиститель�
ный» характер этой обрядовой практики, 
объясняемой «культом огня», стало клише, 
повторяемым почти всеми болгарскими и 
иностранными археологами. «Культ огня» 
и аналогично – «храм огня», что является 

религиозным алогизмом, введены в обра�
щение ранними исследователями индои�
ранских общностей. Выражения вошли в 
массовое употребление, не будучи соотне�
сены с мифологическим мышлением и со�
циальными моделями древних и средневе�
ковых обществ. Они употребляются людь�
ми, которые не знают по крайней мере двух 
вещей: в царской и в массовой фольклор�
ной обрядности огонь имеет два аспекта 
проявления – как «переносчик»-медиатор 
и как эквивалент потустороннего солн-
ца, т.е. как символ Верховного бога в Его 
хтоническом проявлении. В самом раннем 
санскритском источнике Агни является 
приносителем жертвы и психопомпом 
(the chosen Priest, Lord of Sacrifice, flesh-
eater); именно в этом своем качестве (меди�
атора) он призывался во множестве инкан�
таций во время приношений, как правило, 
в честь высокого божества [41, Book 1. 
Hymn І, ХІІІ; Book 10. Hymn ХХ, ХХІ; Book 
10. Hymn 16 и др.]. В погребальной и по�
минальной обрядности осыпание горящи�
ми углями есть своего рода приобщение к 
иному миру, унаследованное от античных 
представлений об огне как метафоре по-
тустороннего солнца. «Пусть будет пред 
тобой» – говорят чуваши:

«В юпа (поминки) чуваши по пути на 
кладбище проводится обряд… мостом 
для покойного. Мостик могли построить 
как до приезда кортежа со столбом, так 
и по приезду. Рядом, чуть повыше от мо�
ста, зажигают костер… Тут же устраивают 
стол и стул, предназначенные опять толь�
ко для покойника. Далее следуют пение и 
пляска под аккомпанемент музыкальных 
инструментов (обычно – волынки)… Пля�
ску открывает старуха: она оборачивается 
на полночь (к северу! – Р.  Н.), подходит к 
огню, кланяется ему, затем бьет в ладоши 
и начинает плясать. За ней подключаются 
все… притом немощных и престарелых 
поддерживают другие. Впереди идет музы�
кант и играет… В конце делают три круга 
вокруг огня. Первый круг делают подальше 
от огня, второй – поближе, а в третий раз – 
вплотную у огня, при этом притоптывают 
огонь и окончательно гасят. Пляска завер�



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201158

Фольклор и этнология

шается словами, адресованными покойни�
ку: «Пусть будет пред тобой» [85, 102‑105, с 
сокращениями].

Огонь как метафора потустороннего 
солнца дает мне повод закончить этот текст 
другим фундаментальным представлени�
ем, относящимся к фольклорной похорон�
но-поминальной сфере. Оно заключается в 
том, что и цари, и простые смертные «пе�
реживают» свое потустороннее «бытие» в 
некоем обратном, «перевернутом» мире 
(в сравнительном плане см.: [38, 159, 171, с 
литературой]).

Чуваши: В легендах о сотворении, по�
сле всемирного потопа, когда Земля и Небо 
разделяются, «небо забирает половину от 
того, что на земной поверхности… и оно 
располагается вершиной вниз, ветвями к 
Земле (курсив мой. – Р.  Н.)» [54, 101]. Ра�
дуга, созданная Богам, есть граница между 
мирами живых и мертвых, и если человек 
перепрыгнет через нее, меняет свой пол, 
потому что «в мире мертвых все наоборот 
(курсив мой. – Р. Н.)» ( [49, 116‑117, 134]; у 
болгар – [45, 16]).

Балкарцы: Тейри-Солнце летом отдает 
свое тепло земле, а зимой посылает часть 
тепла в мир мертвых, «чтобы греть их» [51, 
302]. Миры живых и мертвых разделяют�
ся радугой (меч Тейри / меч жизни – тейри 
къылыч / жан къылыч), которая и является 
метафорой Бога1; если человек перепрыг�
нет через нее, меняет свой пол, потому что 
в мире мертвых все наоборот (курсив мой. 
– Р. Н.) [86, 180‑184; 140, 222].

Болгары: В некоторых болгарских се�
лениях бытует представление о том, что 
небо из стекла, или что на нем укреплено 
огромное зеркало, в котором отражается 
всякая тварь, весь мир (курсив мой. – Р. Н.) 
[87, 13].

Вайнахи: Солнце освещает два мира: 
днем – реальный, а ночью – мир теней 
(земная ночь = потустороннему дню, и vice 
versa. – Р. Н.); когда у них лето, в потусто-
роннем мире зима [88, 105, с литературой].

1 Когда после грозы появляется радуга, 
балкарцы говорят: «Тейри улыбается / цветет» – 
инф. Амуш Б. Могаметович, р. 1927 г., с. В. Бал�
кария, Черекский р-н. Р. Н., 2005, КБР.

Осетины: Подземный мир похож на 
земной, он освещается солнцем и луной 
после заката за горизонт [9, 244].

Чувашская юпа обрабатывается и вка�
пывается комлем вверх, что, по мнению раз�
личных исследователей, обозначает идею 
о сотворении (о всемирном древе, пере�
вернутом ветвями вниз) или самое состоя�
ние «смерти» [54, 101]. Гипотетически этой 
концепцией можно объяснить зауженные 
книзу старые болгарские памятники с изо�
бражениями перевернутого полусолнца в 
их нижней части [66, №34, 63, 64, 82 а, б, 145, 
148, 150,163; 89, №9, 34, 36, 38, 113, 206, 224, 
266, 268, 289, 355, 369, 530, 537] (Фото 11. 1, 
2.), вывернутую наизнанку верхнюю одеж�
ду в болгарских поминальных практиках и 
др. В качестве характерного примера того 
же можно привести нетемперированную и 
нестабильную высоту звука оплакиваний 
на разных территориях – как способ про�
никновения и перехода в «перевернутом» 
мире. По «логике» этого Порядка видимое 
становится невидимым, низкое является 
кодом высокого, а сломанное, размешанное, 
вывернутое наизнанку – вещи, которые 
кладут в гроб или в гробницу именно та�
ким образом, – восстановится там в своей 
целостности. В поздней фольклорной тра�
диции после зарытия могилы болгары раз-
бивают глиняный сосуд, потому что таким 
образом «умерший берет себе свое» [58, 
494]. Осетины в изголовье покойника ста�
вят «в путь» бутылку с аракой (водкой) и 
чурек. Старик, руководящий похоронами, 
«первую разбивает о камень, а вторую ки-
дает в сторону, произнося…: Эта пища и 
это питье да будут, сколько бы ты их ни упо�
треблял, неистощимы для тебя, пока не до�
стигнешь центра рая» [90, 10‑11]. Фото 11.

На рассматриваемых территориях это 
представление потустороннего прослежи�
вается диахронно, по крайней мере, три 
тысячелетия тому назад, в археологиче�
ских находках. Раннюю хронологическую 
ориентацию дает Нальчикская гробница 
(по датировке И. М.  Чеченова – ХХІІ в. до 
н.э.), содержащая как деформированные, 
так и непригодные к употреблению вещи 
(сосуды, золотые пластины, острия и др.), 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 59

Фольклор и этнология

обработанные с «ритуальной целью» [8, 
20, 21]. Среди инвентаря в женских алан�
ских погребениях находятся «детали, часто 
сломанные в древности (или иногда, види�
мо, специально, при самом акте погребе�
ния). Заметим, что аланы вообще доволь�
но часто предпочитали класть дефектные  
(?! – Р.  Н.) экземпляры… вязальный крю�
чок, боевой лук, стеклянный кубок или 
простую деревянную чашку» [71]. Та же 
самая концепция объясняет и сломанные 
сосуды, переломанное оружие и другие де�
формированные находки во фракийских 
некрополях, которые именно в этом виде 
были годными там для применения. Это 
типично и для многих раннесредневековых 
болгарских погребений на Балканах [6, 87; 
65, 309]. Здесь я повторю и данные ал Масу�
ди Х в. о волжских болгарах, которые дава�
ли «наставления» до сжигания покойника 
(вместе с прислугой и людьми его свиты), 
говоря: «Мы их сжигаем на этом свете, но 
зато они не будут гореть в другом мире» [6, 
102]; данные косвенно указывают о сущ�
ности мира мертвых, обратного земному. 
По моему мнению, представления о пере-
вернутом, обратном порядке потусторон�
него сохранены в болгарских и кавказских 
гробницах-костницах, о чем свидетель�

ствует тип реликвариев тленных 
останков, собранных в беспоряд-
ке и деперсонифицированных, 
что предполагает их возрождение  
(в первоначальной целостности). 
Конечно, это исследовательское 
предположение, выдвинутое в 
поисках раннего религиозного 
подтекста, утерявшего вербали�
зацию в фольклорной обрядно�
сти. В связи с этим особого вни�
мания заслуживает деформиро�
вание покойника (проламывание, 
отчленение головы, конечностей 
и пр.) в обрядах ингумации, зна�
комых по упомянутому Измер�
скому Ананьинскому могильнику 
VІІІ в. до н.э., по некрополю бол�
гаро-аланского Маяцкого городи�
ща ІХ-Х вв., и по многим другим 
ранним памятникам. Фракийцы 

с середины І тыс. до н.э. недвусмысленно 
завещали нам ранний уровень веры в ор�
фическое обессмертивание, олицетворен�
ной расчленением тела после смерти [26, 
97‑98]. Практика расчленения покойника, 
подобно «культу огня», массово толкуется 
как апотропейная – потому что надо было 
«помешать мертвецам выйти из могилы и 
причинять зло живым» ( [6, 87] – о раннес�
редневековых болгарских некрополях на 
Балканах). И по сей день пожилые люди в 
селах могут рассказать о подобных действи�
ях недавнего прошлого по отношению к по�
койникам, находящихся под угрозой злов�
редной метаморфозы. Подобная «борьба со 
злыми силами» и прочие успокоительные 
акции типичны для поздних фольклор�
ных интерпретаций, функционирующих «в 
пользу чего‑то…», а не «Во Имя Кого‑то…», 
которые почему‑то часто преподносятся в 
научных текстах от имени исследователей. 
Ну, если кто‑то сочиняет и затем видит злых 
духов в своем кабинете, пусть прогоняет их 
апотропейно, как находит…

* * *
Оставляю открытым этот текст с не�

сколькими заключительными словами, 
которые проистекают из самих полевых 

1. Женский надгробный 
памятник, с. Говежда, 
Западная Болгария, с 

изображениями «верхнего» 
и «нижнего» / полусолнца – 

эскиз [6, 174]

2. Женский надгробный 
памятник, с. Девене, 

Врачанско, Средняя Западная 
Болгария, с «перевернутым» 

солнцем – эскиз [6, 158] 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201160

Фольклор и этнология

материалов. Фольклорная традиция в 
восточно-европейском треугольнике яв�
ляется результатом многовекового синте�
за культур. Очевидно, что тысячелетняя 
история на этих пространствах имеет свои 
более или менее изолированные зоны и 
периоды / этапы «консервации», которые 
определили как специфику традицион�
ных наследий, так и их переплетение в 
одной монолитной духовной ценностной 
системе. Происхождение многих ее компо�
нентов сложно установить точно, скорее, 
следует иметь в виду культурно-истори�
ческую амальгаму и разные обозначения и 

перевоплощения родственных идей. Впро�
чем, этнокультурные и духовные пости�
жения каждого народа состоялись именно 
благодаря способности продуцировать и 
воспринимать идеи. Это видно и в похо�
ронно-поминальной обрядности, и в схо�
жих погребальных сооружениях и даже 
в изобразительных элементах, которые 
функционируют в разных культурах и эпо�
хах. Вряд ли древний мастер воспринимал 
это как нарушение «авторского права». И 
меня не столько интересует, на каком язы�
ке говорил он, а во что верили те, которые 
оставляли дары в могиле…

1.  Рудницкий  Р. Р.  О зороастризме у алан в VII‑IX  вв. // Историко-археологический 
альманах. 2001. № 7. С. 75‑86.
URL: http://www.kroraina.com / alan / rudnickij.html
2. Батчаев В. М. Балкария в XV – начале XIX вв. М.: Институт археологии Кавказа, 
2006.
3. Казаков Е. П. Исследования раннеболгарской экспедиции в Приустьевом Закамье. 
URL: http://www.da.aaanet.ru / photogalery / photo_r_fr.htm
4. Айдаров С. С. Исследование и реставрация памятников монументального зодчества 
Болгара // Город Болгар. Монументальное строительство, архитектура, благоустрой�
ство. М.: Наука, 2001. С. 5‑149.
5. Кызласов Л. Р. Культурные взаимосвязи тюрков и иранцев в VI‑XIII вв. (Язык, пись�
менность, религия) // ЭО. 2004. №6. С. 3‑13.
6. Бешевлиев В. Първобългарите. Бит и култура. София: Наука и изкуство, 1981.
7. Златарски В. История на българската държава през средните векове. София: АИ 
«Марин Дринов», 1994. Т. 1. Първо българско царство. (Фототипно издание от 1918 г.). 
Ч. 1.
8. Чеченов И. М. Древности Кабардино-Балкарии. Нальчик: Эльбрус, 1969.
9. Чибиров Л. А. Традиционная духовная культура осетин. Владикавказ: Ир, 2008.
10. Бесолова Е. Язык и обряд. Похоронно-поминальная обрядность осетин в аспекте ее 
текстуально-вербального выражения. Владикавказ: ИПО СОИГСИ, 2008.
11. Дашевская О. Д. Поздние скифи в Криму // Археология СССР. Свод археологиче�
ских источников. 1991. Вып. Д 1‑7.
URL: http://www.da.aaanet.ru / photogalery / photo_r_fr.htm
12. Йеттмар К. Религии Гиндукуша. Москва: Наука, 1986.
13. Семенов Л. Археологические и этнографические разыскания в Ингушии в 1925‑27 гг. 
Владикавказ: Ингушский Научно-Исследовательский Институт Краеведения, 1928.
14. Семенов Л. Археологические и этнографические разыскания в Ингушии в 1930‑32 гг. 
Орджоникидзе-Грозный: Ингушский Научно-Исследовательский Институт Краеведе�
ния, 1935.
15. Лозанова Г. Обичаят «второ погребение» у българите – съдържание и функции // 
Българска етнография. 1991. № 3. С. 52‑58.
16. Кауфман Н., Кауфман Д. Погребални и други оплаквания в България. София: БАН, 
1988.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 61

Фольклор и этнология

17. Вакарелски  Хр. Български погребални обичаи. Сравнително изучаване. София: 
БАН, 1990.
18. Попов Р. Някои особености на българските погребални обичаи (По материали от 
Странджа и Хасковско) // Българска етнография. 1992. №5‑6. С. 35‑40.
19. Шишков Ст. Н. Материали изъ Даръ-дерско. Пловдив: Дружественна печатница 
«Единство», 1892. Кн. 4. Родопски старини.
20. Шапкарев К. А. Сборник от български народни умотворения. София: Български 
писател, 1968. Том първи. Обредни песни. Народни обичаи.
21. Шишков Ст. Н. Няколко историко-археологически бележки и материали изъ жи�
вота на българите в Ксантийско. Родопски старини. Пловдив: Търговска печатница, 
1890. Кн. 3.
22. Райчевски  Ст. Родопските костници и погребалните обичаи в Южна Тракия // 
Българска етнография. 1992. №4. С. 12‑18.
23. Семенов Л. Археологические и этнографические разыскания в Ингушии в 1928‑29 гг. 
Владикавказ: Ингушский Научно-Исследовательский Институт Краеведения, 1930.
24. Арсанукаев Р. Большой Каталог. Чеченские Петроглифы. 2005.
25. Китов Г. Куполните гробници при Равногор в Родопите // Археология. 1989. №3. 
С. 28‑41.
26. Фол Ал. Тракийският Дионис. Книга трета. Назоваване и вяра. София: НБУ, 2002.
27. Фол Ал. Тракийският Дионис. Книга първа: Загрей. София: УИ «Св. Климент Ох�
ридски», 1991.
28. Фол Ал. История на българските земи в древността до края на III в. пр. Хр. София: 
УИ «Св. Климент Охридски», 1997.
29. Фол В. Мегалитни и скално-изсечени паметници в Древна Тракия. София: УИ «Св. 
Климент Охридски», 2000.
30. Кузнецов В. А. Очерки истории алан. Владикавказ: Ир, 1992.
URL: http://iratta.com / alans / 
31. Encyclopedia of Buddhism. Volume One. Robert E. Buswell Jr., Editor in Chief. Ed. by 
Thomson, Gale. Macmillan Reference. USA, 2004.
32. Болганова  М.  Архитектура буддийских памятников Средней Азии // San’at №2. 
2004. URL: http://www.sanat.orexca.com / rus / 
33. Хижняк О. С. Строение буддийского психокосма и архитектура древнеиндийской 
ступы // Образ рая: от мифа к утопии. Серия «Symposium». СПб.: Санкт-Петербургское 
философское общество. 2003. Вып. 31. С. 113‑116.
34. Литвинский Б. А. Буддизм в Средней Азии (Проблемы изучения) // Вестник древ�
ней истории. 2001. № 4.
URL: http://annals.xlegio.ru / books / bsa1.htm
35. Месарош Д. Памятники старой чувашской веры. Чебоксары: ЧГИГН, 2000.
36. Генчев Ст. Семейни обичаи и обреди // Добруджа. София: БАН, 1974. С. 265‑300.
37. Миллер В. Осетинские этюды. М.: Ученые записки императорского московского 
университета, 1882. Ч. II. Исследования.
38. Neykova R. Shamanhood and Bulgars. Studia Thracica 11. Sofia: «Prof. M. Drinov», 2009.
39. Миков Л., Лозанова Г. Погребение на свой имот // Български фолклор. 1996. №5‑6. 
С. 88‑100.
40. Брыкина Г. А. Погребальные сооружения и обряды Ферганы. I тысячелетие н.э. // 
Древние цивилизации Евразии. История и культура. М.: Восточная литература, РАН. 
2001. С. 102‑111.
41. The Rig Veda. Ralph  T. H.  Griffith, Translator. Kotagiri (Nilgiri), 1896. URL: 
http://www.sacred-texts.com / hin / rigveda / 
42. Державин Н. С. Болгарския колонии въ Росии (Таврическая, Херсонская и Бесса�



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201162

Фольклор и этнология

рабская губернии) // Сборник за Народни Умотворения и Народопис. София: Мини�
стерство на народното просвещение. 1914. № 29. С. 151‑152.
43. Воденичарова А. Обичаи и обреди при смърт и погребение // Ловешки край. Мате�
риална и духовна култура. София: АИ «М. Дринов», 1999. С. 405‑422.
44. Попов Р. Народен светоглед // Ловешки край. Материална и духовна култура. Со�
фия: АИ «М. Дринов», 1999. С. 268‑292.
45. Маринов Д. СбНУ. София: Печатница на д-во Балканъ, 1914. № 28.
46. Квинто Л., Дрангов Б. Оловна пластинка с молитви и заклинание от Търновград 
(XIV) // Сборник в памет на проф. Ст. Ваклинов. София: БАН, 1984. С. 239‑245.
47. Абаев В И.  Избранные труды. Религия, фольклор, литература. Владикавказ: ИР, 
1990.
48. Кармышева  Б. Х.  Архаическая символика в погребально-поминальной обрядно�
сти узбеков Ферганы // Древние обряды, верования и культы народов Средней Азии. 
Историко-этнографические очерки. М.: Наука, 1986. С. 139‑181.
49. Егоров  Н. И.  Чувашская мифология. Праздники и календарные обряды // Куль�
тура чувашского края. Чебоксары: Чувашское книжное издательство. 1995. Часть  I.  
С. 109‑146, 175‑229.
50. Столярова Г. История формирования и обрядность чувашей-язычников Татарста�
на // ЭО. 2006. №2. С. 96‑115.
51. Нарты. Героический эпос балкарцев и карачаевцев. М.: Восточная литература, 1994.
52. Елиаде М. История на религиозните вярвания и идеи. София: «Хр. Ботев», 1997.  
Т. 1.
53. Илиев А. Т. Българските предания за исполини, наречени елини, жидове и латини 
// СбНУ. София: Министерство на народното просвещение. 1891. № 4. С. 231‑256.
54. Трофимов А. А. Чувашская народная культовая скульптура. Чебоксары: ЧНА, 1993.
55. Чурсин Г. Ф. Талыши (Этнографические заметки) // Известия кавказского истори�
ко-археологического общества (ИКИАО). Тифлис, 1926. Т. 4. С. 15‑45.
56. Бахши Иман. Джагфар Тарихы. Свод Булгарских летописей. София: Огледало, 
2001. Том I.
57. Заимова Р. Арабски извори за българите. Христоматия. София: Тангра ТанНакРа, 
2000.
58. Вакарелски Хр. Етнография на България. София: Наука и изкуство, 1977.
59. Дроздова Г. И. Погребальный обряд народов Волго-Камья XVI‑XIX в. (по археоло�
гическим и этнографическим материалам): Автореф. дисс…. канд. ист. наук. Казань, 
2007.
60. Маринов Д. Избрани произведения. София: Наука и изкуство, 1984. Том II.
61. Лукьянов  Ф.  Из космогонических поверий абхазцев // Сборник материалов для 
описания местностей и племен Кавказа (СМОМПК). 1904. Вып. 34. С. 29‑33.
62. Wilkins W. J. Hindu Mythology, Vedic and Puranic. Calcutta: Thacker, Spink & Co.; Lon�
don: W. Thacker & Co, 1900.
63. Олеарий А. Э. (1599-1671). Как мы прошли мимо Козьмодемьянска, Чебоксар, Кок�
шай и Свияжска // Хрестоматия по культуре чувашского края. Чебоксары: Чувашское 
книжное издательство, 2001. С. 78‑85.
64. Travel Guide to Fars. Tehran: Rowzaneh Publication, 2006.
65. Меламед К. За някои средновековни погребални обичаи в Родопите // Втори между�
народен конгрес по българистика. София, 23 май – 3 юни 1986. София: БАН, 1987. До�
клади 6. Българските земи в древността. България през Средновековието. С. 301‑311.
66. Любенова И. И гробовете умират. София: АИ «М. Дринов», 1996.
67. Кузнецова А. Я. Народное искусство карачаевцев и балкарцев. Нальчик, 1982.
URL: http://brown.nord.nw.ru / susan / karachay / iskustvo / b_iskustvo.html



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 63

Фольклор и этнология

68. Попов Р. Светци близнаци в българския народен календар. София: БАН, 1991.
69. Денисов. П. В. Религиозные верования чуваш. Чебоксары: Чувашское книжное из�
дательство, 1959.
70. Шишков  Ст. Н.  Материали изъ Даръ-дерско. Родопски старини. Пловдив: Цен�
трална печатница на Ед. Дионе, 1887. Кн. 4.
71. Цуциев А. А.����������������������������������������������������������������� ����������������������������������������������������������������Погребальная обрядность сарматов, алан и осетин: археолого-этно�
графические параллели // Духовная культура осетин и современность: проблемы и 
перспективы. Сб. научных статей. Владикавказ, 2009. URL: http://iratta.com / materi�
als / sarmaty
72. Фол Ал. Тракийският Дионис. София: УИ «Св. Климент Охридски», 1994. Книга 
втора: Сабазий.
73. Извори за Историята на Тракия и Траките (ИТТ). София: БАН, Институт по тра�
кология, 1981. Т. I.
74. Ковалевский М. Закон и обычай на Кавказе. М., 1890. Т. I.
75. Извори за старата история и география на Тракия и Македония (ИТМ) / Съст. Г. И. 
Кацаров, Д. Дечев. София: БАН, 1949.
76. Нейкова Р. Лазаричките недели в Югозападна България // Българско музикозна�
ние. 1986. №4. С. 36‑50.
77. Гъбьов П. К. Вярвания от гр. Видин и др. // СбНУ 36. София: Министерство на на�
родното просвещение. 1926. С. 153‑160.
78. Фол В., Нейкова Р. Огън и музика. София: АИ «Марин Дринов», Тилия, 2000.
79. Арнаудов М. Студии върху българските обреди и легенди // Сп. БАН. 1912. №IV. С. 
1‑122.
80. Гребенарова Сл. Календарни обичаи и обреди // Странджа. София: АИ «Проф. Ма�
рин Дринов». 1996. С. 305‑350.
81. Техов Б. Тайны древних погребений. Владикавказ: Проект-Прес, 2002.
82. Винников А. З., Плетнева С. А. На северных рубежах Хазарского Каганата. Маяцкое 
поселение. Воронеж: Изд. Воронежского университета. 1998. «Археология России», 
2005 [сайт].
URL: http://www.archeologia.ru / Library / Book
83. Ваклинова  М.  Проблеми на етногенеза на българите в Родопската област през 
средновековието // Втори международен конгрес по българистика. София, 1986. Т. 6. 
Българските земи в древността. България през Средновековието. София: БАН, 1987. 
С. 279‑293.
84. Въжарова Ж. Славяни и прабългари (по данни на некрополите от VI‑XI в. на тери�
торията на България). София: БАН, 1976.
85. Салмин А. К. Мост в рай (фрагмент чувашских поминок) // Образ рая: от мифа 
к утопии. Серия «Symposium». СПб.: Санкт-Петербургское философское общество. 
2003. Вып. 31. С. 102‑105.
86. Джуртубаев М. Ч. Древние верования балкарцев и карачаевцев. Нальчик: Эльбрус, 
1991.
87. Георгиева Ив. Българска народна митология. София: Наука и изкуство, 1983.
88. Кантария М. В. Вселенная в представлениях вайнахов и осетин // СЭ. 1990. №2. С. 
104‑111.
89. Енчев-Видю И. Български народен кръст. София: АИ «Марин Дринов», 1994.
90. Гатиев Б. Cyeверие и предрассудки у осетин // ССКГ. 1876. Вып. 9. С. 1‑83.
91. Филов Б. Куполните гробници при Мезек. София: ИАИ, 1937. №11.


