
СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201126

В нартоведческих исследованиях Ба�
траз характеризуется обычно как слав�
ный витязь железного века, действующий 
только открытой силой и не прибегающий 
в противоборстве с врагами к уловкам и 
хитростям [1, 182‑183]. Однако существу�
ют, на наш взгляд, основания для уточне�
ния этих устоявшихся представлений. Речь 
идет о способности Батраза к оборотниче�
ству, которая имплицитно, в виде разно
образных тропов, прослеживалась и ранее, 
но в некоторых текстах (как опубликован�
ных относительно недавно, так и ожидаю�
щих еще своего издания) о ней говорится 
вполне определенно. В частности, Батраз 
превращается в муравья. Далее мы рассмо�
трим этот необычный для нашего героя 
мотив и попытаемся выявить его мифоло�
гическое содержание.

Превращение Батраза в муравья в 
четырех из пяти известных нам случаев 
встречается в сказаниях о молодом герое 
Арахцау (Арахдзау, Арахса, Ерахцау), ко�
торые образуют автономный малый цикл 
[2, 106‑108], но также органично вклю�
чаются в сюжетную группу сказаний об 
осаде Сосланом неприступной крепости 
[3, 105‑258]1. Рожденный от чудесного бра�

1 Аналогичная сюжетная группа существует 
и в цикле сказаний о Батразе (« Как Батраз сокру�
шил крепость Хыз, Сайнага») [2, 69‑70]. Этот весьма 
примечательный факт вновь возвращает нас к не�
простому вопросу о соотношении двух виднейших 
персонажей нартиады. Следует ли видеть в них «спе�
циализированные перевоплощения первоначально 
единого мифологического типа»? [4, 47]. Каким бы 

ка или, по другим вариантам, адюльтера, 
Арахцау усыновлен Деденагом / Бедзенагом 
(не нартом). Право имянаречения принад�
лежит Сослану, поэтому, возмужав, Арах�
цау отправляется к нартам. Но застать Со�
слана дома ему не удается, потому что все 
нарты находятся на пиру. Арахцау не зна�
ет туда дороги, и Шатана дает ему в про�
вожатые малолетнего Батраза. Прибыв к 
месту пиршества, Батраз превращается в 
муравья, проникает внутрь крепости / дома 
и, незаметно подобравшись к самому уху 
Сослана, просит его выйти наружу. Сослан 
выходит, нарекает сына Деденага именем 
Арахцау и приглашает его принять участие 
в нартовском веселье2. Приводим эпизоды 
о превращении в рассматриваемых вари�
антах.

1. «Деденаг».
В сказании о Деденаге мотив превраще�

ния в муравья встречается дважды. Снача�

ни был ответ на этот вопрос, в силе остается замеча�
ние Ж. Дюмезиля: «Боги-громовержцы не существу�
ют без богов солнца. Рядом с Батразом мы находим 
Созырыко» [5, 76]. Указанные сюжетные группы в 
обоих циклах весьма близки, поэтому, рассматривая 
«муравьиный» эпизод в контексте сказания об оса�
де крепости Сосланом, мы сочли возможным при�
влечение данных из аналогичных сказаний о взятии 
крепости Батразом.

2 На пиру юношу оскорбляет Челахсартаг (или 
замещающий его персонаж), и разгневанный Арах�
цау покидает нартов. Тому, кто вернет обиженного 
гостя, Челахсартаг обещает отдать в жены свою дочь. 
Сослан исполняет просьбу, но, поскольку Челахсар�
таг вероломно укрылся с дочерью в своей крепости, 
ему не остается ничего другого, как штурмовать эту 
неприступную твердыню.

ФОЛЬКЛОР И ЭТНОЛОГИЯ

БАТРАЗ-МУРАВЕЙ  

(об одном мотиве нартовского эпоса)

А. В. ДАРЧИЕВ



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 27

Фольклор и этнология

ла муравьём оборачивается младенец из 
рода Ацата: *«Поздно ночью мальчик вы�
брался из колыбели и пошел в школу. И 
превратился в муравья. Заполз [вверх] по 
стене башни, спустился внутрь башни, за�
шел в девичью комнату и остался там с де�
вушкой» [3, 118]1. Родившийся от этой свя�
зи мальчик стал приемным сыном Дедена�
га. Когда подошло время, сын Деденага от�
правляется к Сослану, но тот находится на 
пиру в доме Борафарныга, куда нартовский 
гость дороги не знает. Провожатым сыну 
Деденага стал юный Батраз. В пути изма�
занный золой оборванец неоднократно по�
казывает надменному сыну Деденага свое 
превосходство в силе и ловкости, но самое 
удивительное происходит по прибытии к 
дому Борафарныга: *«Батраз превратился в 
муравья, заполз на Сослана и говорит ему: 
– Твой аталычный [воспитанник] пришел 
к тебе, выгляни к нему» [3, 120].

2. «Сказание о Сослане, Саууае и Арах-
цауе».

Батраз провожает Арахцау к Сослану, 
который находится на пиру у Борафарны�
га: *«Юноша и Батраз добрались [до места]. 
Батраз превратился в муравья, заполз на 
Сослана и говорит ему на ухо: «Твой ата�
лычный [воспитанник] зовет тебя». Со�
слан вышел и поздоровался с сыном Де�
денага: «Приветствую тебя, сын Деденага 
Арахцау». В этот момент Сослан и нарек 
имя мальчику» [3, 176].

3. «Сын Бедзенага Арахцау».
Мальчик, копошащийся в золе 

(фæныкгуыз), т.��������������������������� ��������������������������е. Батраз, провожает Арах�
цау к Созырыко, пирующему в доме Ала�
гата. Здесь, в отличие от предыдущих ва�
риантов, необходимость превращения в 
муравья получает ясную мотивировку: 
двери большого дома Алагата закрыты, а 
крики вновь прибывших гостей не слыш�
ны шумно пирующим нартам. Поэтому‑то 
Батраз и проявляет свою неоценимую спо�
собность: «Мальчик превратился в золото�
го муравья. Какими‑то [путями] прополз 
через семь дверей и подполз к уху Созыры�
ко. Созырыко выскочил наружу: – «Здрав�

1 Здесь и далее звездочкой * отмечены выпол-
ненные нами переводы осетинских текстов.

ствуй, Арахцау! Бедзенага сын Арахцау!»» 
[3, 194].

4.  «Нартовский Сослан и красавица 
Салха».

Батраз, выступающий здесь под име�
нем Фæныкгуыз, провожает гостя к Со�
зырыко, находящемуся на пиру у Алагата: 
*«Тем временем они добрались [до дома 
Алагата]. Мальчик говорит гостю:

– Ты постой пока здесь, прежде я наве-
даюсь к ним.

Фаныкгуз превратился в золотого му�
равья, по подъему стопы Сослана заполз к 
самому его уху и говорит:

– Твой друг стоит у входа.
Сослан вскочил и быстро вышел к го�

стю» [3, 239].
5. «Нартовский Хамыц».
Нарты задумали убить старого Хамыца 

и пригласили его на пир. За ним отправ�
ляется Созырыко в сопровождении юного 
сына Хамыца, который выступает здесь 
под именем Алымбег, но по‑прежнему на�
деляется своим специфическим эпитетом – 
фæныкгуыз («сидящий у золы»). Прибыв к 
месту пиршества, мальчик превращается в 
муравья: *«Созырыко и мальчик зашли во 
двор, мальчик превратился в муравья, за�
полз на Хамыца и говорит ему на ухо:

– Я твой сын, не бойся теперь, но там 
[во дворе] твой нартовский друг Созырыко 
тебя зовет.

Он вышел к нему твердой походкой. Тем 
временем нарты уже приготовили колья, 
полагая, что он зашатается [от выпитого], 
и они убьют его» (сказитель Иналук Гусов 
(сел. Нарт); 31.01.1941  г. записал А.  Дзод�
зиков) [6, 422]. В этом комбинированном 
сказании с причудливым соединением мо�
тивов и необычной расстановкой персона�
жей смысл превращения объясняется не�
обходимостью проникнуть незамеченным 
в стан противника и помочь выбраться из 
него Хамыцу, хотя дальнейшее повествова�
ние показывает, что все могло обойтись и 
без превращения.

Всего лишь пять не вполне мотивиро�
ванных эпизодов могут показаться слу�
чайностью в полотне героических деяний 
Батраза. Однако настораживает именно 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201128

Фольклор и этнология

внешняя нелогичность действия, как пра�
вило, являющаяся признаком весьма арха�
ичного элемента, смысл которого уже не 
осознается, но необходимость в повество�
вании не подлежит для сказителя сомне�
нию. Среди основных нартовских персо�
нажей превращение в муравья, насколько 
нам известно, приписывается только Ба�
тразу (не считая младенца из рода Ацата). 
В то же время известно, что многие спец�
ифические деяния и способности Батраза 
объясняются его особым положением как 
эпической ипостаси древнего грозового 
божества и часто находят близкие соответ�
ствия в образе и деяниях древнеиндийско�
го Индры [5, 71, 73]. В попытке объяснить 
смысл столь необычной для Батраза мета�
морфозы обратимся и на этот раз к ведий�
ской мифологии.

Индра, ведийский бог грозы и войны, 
являет собой воплощение воинской силы, 
мужества и безудержной ярости к врагам. 
Однако использует он не только оружие, 
в частности, знаменитую громовую пали�
цу ваджру, но и хитрость. Подобно своим 
противникам асурам, Индра владеет ма�
гической силой – майя (māyā) и способен 
обезвредить или перехитрить враждебное 
колдовское искусство [7, 153]. Обладание 
силой майя означает, прежде всего, способ�
ность к перевоплощениям, которую Индра 
неоднократно проявляет в борьбе с демо�
ническими противниками. В одной из сво�
их трансформаций Индра принимает об�
раз муравья. В «Ригведе» (I, 51, 9) находим:

Отдавая во власть тому, кто следует 
обету, тех, кто против обета,

Пронзая с помощью союзников тех, кто 
не союзники, Индра,

Прославляемый (в виде) муравья пре-
одолел насыпи

Стремящегося к небу, возросшего уже и 
растущего (еще врага)1.

Практически все исследователи видят 
здесь отголосок мифа об одной из мета�
морфоз Индры в борьбе с демонами: он 
превратился в муравья, чтобы незаметно 

1 Здесь и далее Ригведа цитируется по из�
данию Т. Я. Елизаренковой: [8; 9] 

проникнуть во вражескую крепость, про�
бив ее стены или забравшись на них [10, 57; 
7, 153; 11, 49; 12, 15]. «Муравьиная» тема в 
связи с Индрой проявляется еще в несколь�
ких местах «Ригведы» (IV, 19, 9; X, 99, 5, 12).

Мифологическая сущность мотива о 
превращении Индры в муравья блестяще 
раскрыта в специальной статье В. Н. Топо�
рова [13]. Ученый рассматривает его в кон�
тексте так называемого основного индоев�
ропейского мифа, где «идея превращения 
«разыгрывается» во всей полноте вариан�
тов (как предельно контрастных, так и по�
следовательно градуальных), реализующих 
такие темы, как противопоставление боль�
шого и малого, неба и земли и связь между 
ними путем серии переходов» [13, 327]. В 
рассматриваемом ведийском мотиве обы�
грывается одна из тех бинарных оппози�
ций, которые составляют структурную 
основу большинства архаичных мифов: 
«малое – большое». Одолеть «стремящего�
ся к небу», «возросшего и растущего (еще) 
врага» Индра сумел при помощи не анало�
гичного (хотя его способность возрастать, 
наполняя собой вселенную, известна из 
других мест Ригведы: см., например, IV, 18, 
5), а прямо противоположного действия – 
уменьшения до предельно малого вида.

Включая ведийский мотив в контекст 
основного мифа, В. Н.  Топоров приво�
дит ему аналогии из других индоевропей�
ских мифологических традиций. Согласно 
древнегреческой этиологической легенде, 
Зевс явился в виде муравья к Эвримедузе. 
Родившийся от этой связи Мирмидон (от 
др.‑греч. μύρμηξ «муравей») стал родона�
чальником мирмидонян, «муравьиных» 
людей. Исследователь видит здесь полную 
аналогию ведийскому мотиву (Громовер�
жец Зевс превращается в муравья), хотя 
и с иным, романическим, обоснованием 
превращения ( [13, 330‑331]; см. также: [14, 
282]). Мотивно более точной параллелью, 
согласно В. Н.  Топорову, является русская 
сказка «Хрустальная гора»: Иван-Царевич 
(трансформация Громовержца) превратил�
ся в муравья, сквозь маленькую трещин�
ку заполз в хрустальную гору, убил Змея 
и освободил похищенную им царевну [13, 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 29

Фольклор и этнология

331]1. Похожий мотив известен и в русских 
былинах о Вольге (Волхе), который превра�
щает себя и своих воинов в муравьев, что�
бы проникнуть в неприступную крепость 
[13, 331; 18, 109; 19, 74].

Теперь этот ряд аналогий может быть 
дополнен примерами из нартовского эпоса, 
которые, учитывая известную близость об�
разов Индры и Батраза, становятся серьез�
ной поддержкой для реконструкции и бо�
лее полного понимания соответствующего 
элемента основного мифа (муравьиной ме�
таморфозы Громовержца).

Одним из главных космогонических 
деяний Индры является освобождение 
солнца (шире – огня в виде солнца и света), 
укрываемого демоном в глубинах хтониче�
ского мрака [20, 30]. По мнению А. Бергеня, 
муравьиная трансформация Индры имеет 

1 В качестве аналогии автор приводит из�
вестный в германском фольклоре мотив про�
несения муравьями в темницу шелковых ниток 
для плетения веревки, при помощи которой 
узник выбирается на волю [13, 338]. В романе 
Дж. Р.  Р. Толкиена «Властелин колец», создан�
ном под сильным влиянием германо-сканди�
навской мифологии, рассматриваемый мотив 
(в трансформированном виде) получает по�
трясающую по своей масштабности разработ�
ку, исполняя роль базовой сюжетной линии, 
вокруг которой разворачиваются все осталь�
ные действия и ситуации эпопеи. На хоббитов, 
представителей самого малорослого в сказоч�
ном Средиземье народа, возложена трудней�
шая задача проникнуть незаметно в непри�
ступную крепость Темного Властелина, унич�
тожить кольцо всевластья и спасти тем самым 
мир от неминуемой гибели. Мотив муравьиной 
трансформации у Толкиена отсутствует, одна�
ко, желая подчеркнуть малость и подвижность 
хоббитов, он иногда сравнивает их с муравья�
ми. См., например: «Жители Заячьих Холмов 
суетились, словно муравьи у разоренного му�
равейника» [15, 194]. Интересно отметить, что 
название малоросликов – «хоббиты» – исследо�
ватели творчества Толкиена производят от ста�
роанглийского hob, означающего в английском 
фольклоре маленького шаловливого эльфа [16, 
33]. В одном из вариантов сказания о женитьбе 
Хамыца, встреченного им малорослого охотни�
ка из Донбеттыров (здесь они замещают Быце�
нов) зовут Гоба [17, 278]. Случайное созвучие?

отношение именно к этой части его под�
вигов. Сопоставив сообщения античных 
авторов об индийских муравьях, откапы�
вающих золото, с упомянутыми пассажами 
«Ригведы» об Индре и муравьях (IV, 19, 9), 
о превращении Индры в муравья (I, 51, 9), 
ученый пришел к выводу, что в основе тех 
и других лежит один и тот же архаичный 
индоевропейский миф об освобождении 
солнца (огненно-светового начала), сим�
волически обозначаемого золотом, от вла�
сти похитившего его демона [21, 33‑37]2. 
Мнение  А.  Бергеня было поддержано Дж. 
Дарместетером [14, 282] и, в определенной 
степени, Л. Шрёдером, который также до�
пустил, что, по крайней мере, в одном ме�
сте «Ригведы» (IV, 19, 9) речь может идти о 
солнце, освобождаемом Индрой от власти 
демона, правда, с иной оценкой и расста�
новкой основных персонажей [23, 102]3.

Все варианты, содержащие мотив о 
превращении Батраза в муравья, отно�
сятся к одной сюжетной группе – об осаде 
Сосланом крепости (Гори, Хыз, Сайнага) 
[2, 30‑31]. Сказания данной группы имеют 
отчетливую солярную мифологическую 

2 Статья А. Бергеня представляет собой от�
зыв на книгу Фредерика Ширна «Происхожде�
ние легенды об откапывающих золото мура�
вьях», в которой мифические насекомые ото�
ждествляются с горными золотостарателями из 
племени дардов. Соглашаясь с возможностью 
такого рационального толкования, А.  Бергень 
отмечает, что при этом остается без ответа во�
прос о том, каким образом эти люди получили 
название муравьев. По мнению А. Бергеня, миф 
о муравьях, добывающих золото, существовал 
уже в ведическую эпоху. Во всяком случае, он 
был хорошо известен древним индийцам, кото�
рые, узнав о старателях, добывавших золото на 
пустынном плато в Тибете, именно здесь его и 
локализовали. Отметим, что и новое толкова�
ние, идентифицирующее муравьев-золотоко�
пателей с разновидностью сурков [22, 200‑203], 
также не объясняет причину предполагаемой 
путаницы, по которой сурков в легенде заме�
нили муравьи.

3 Согласно Л. Шрёдеру, демоническим пер�
сонажем является муравей, насыпи которого 
пробивает Индра (I, 51, 9) и освобождает солн�
це из его крепости, т. е. из муравейника (IV, 19, 
9).



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201130

Фольклор и этнология

основу и изобилуют солнечными символа�
ми и аллегориями, важнейшие из которых 
заключаются в том, что «солнечный» ге�
рой Сослан / Созырыко осаждает крепость, 
чтобы вернуть похищенную у него неве�
сту / жену – Дочь Солнца. [5, 77; 1, 173; 24, 
199‑206]. Неудивительно, что включенный 
сюда эпизод с превращением Батраза в му�
равья также содержит явные «солнечные» 
элементы и находит объяснение в свете со�
лярной трактовки сюжета.

Прежде всего, наш герой оборачивает�
ся не простым, а золотым муравьем [3, 194, 
239], об известной же в мифологии связи 
золота и солнца, очевидно, нет необходи�
мости говорить отдельно. Дальнейшие дей�
ствия золотого муравья и здесь подтверж�
дают наличие подобной связи: он не только 
незаметно проникает в закрытое место, где 
происходит нартовское пиршество, но и 
заползает к уху Сослана / Созырыко и про�
сит его выйти наружу. Иначе говоря, уси�
лиями золотого муравья солнечный герой 
выходит из запертой крепости. Напомним 
также, что к месту закрытого пиршества 
нартов Батраз попадает в качестве прово�
дника Арахцау, который не знает, где найти 
Сослана. Не стремясь к излишне рацио�
нальному толкованию этого момента, все 
же отметим установленную в мирмеко�
логии способность муравьев к солнечно-
компасной ориентации, т. е. определению 
положения солнца даже в тех случаях, ког�
да оно закрыто плотными тучами [25, 173, 
175, 177; 26, 289‑290].

В том, что Батраз-муравей выводит Со�
слана из крепости / дома, где пируют нарты, 
кажется, нет элемента противоборства и, 
соответственно, освобождения солнечного 
персонажа. Однако анализ сказаний дан�
ной сюжетной группы позволяет выявить 
некоторые важные детали, характеризую�
щие отношение места, где пируют нарты, к 
той крепости, которую очень скоро после 
пиршества будет штурмовать Сослан. В 
одном случае Батраз в виде золотого му�
равья пробирается незаметно в запертый 
дом Алагата через семь дверей [3, 194], ко�
торые, вернее всего, означают семь оград, 
окружающих место пиршества. Такой же 

фортификационной особенностью харак�
теризуются крепость Челахсартага, по�
хитившего жену Созырыко, дочь Солнца 
Фатимат [17, 182], и замок, где Даут-алдар 
укрывал свою дочь, не желая, вопреки обе�
щанию, отдавать ее в жены Созырыко [17, 
193]. В обоих случаях неприступная твер�
дыня сокрушена Батразом, и невеста / жена 
возвращена Созырыко. Наконец, в трех ва�
риантах рассматриваемой группы и одном 
комбинированном варианте из Батразов�
ского цикла место пиршества и осаждае�
мая Сосланом крепость совпадают: нарты 
пируют в крепости (Хузми, крепость Сай�
наджы алдара, Гори), которую затем из‑за 
вероломного поведения хозяина осаждает 
Сослан [3, 133, 224, 227; 17, 481]. В мифоло�
гическом смысле результат проникновения 
Батраза-муравья в крепость также совпа�
дает с итогом осады крепости Сосланом: 
выведение / освобождение из укрытия сол�
нечного персонажа.

Уже в «Ригведе» возрастание противни�
ка Индры наполняется не только мифоло�
гическим [27, 96], но и определенным эти�
ческим смыслом. Так, демон-змей Вритра, 
обладающий способностью разрастаться 
(III, 30, 8), вызывает на поединок самого 
Индру (���������������������������������������I��������������������������������������, 32, 6) в пьяном задоре, т. е. занос�
чиво. Примечателен в этом смысле предло�
женный А. Хиллебрандтом перевод I, 51, 9, 
по которому Индра в виде муравья преодо�
левает насыпи не «возрастающего», а «За�
носчивого, Высокомерного» (Übermütigen) 
противника [7, 248‑249]. В нартовских тек�
стах нет указаний на физическое возрас�
тание Бурафарныга / Борафарныга, Челах�
сартага или Сайнага. Однако Бурафарныг, 
по меткому замечанию Ж. Дюмезиля, пред�
ставляет собой тип «спесивого богача» без 
элементарного чувства чести [5, 174], да и 
весь его род – Бората – тщеславные бога�
чи [5, 19]. Противник Батраза богат, и, если 
можно говорить о социальной иерархии у 
нартов, то он, несомненно, принадлежит к 
ее верхушке. В то же время Батраз – поч�
ти всегда копошащийся в золе маленький 
мальчик. Как видно, противопоставление 
«малый – большой» выражается в эпиче�
ских текстах через оппозиции возрастного 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 31

Фольклор и этнология

(«мальчик – мужчина»), имущественно�
го / социального («бедный – богатый») и, 
как следствие, этического («униженный – 
высокомерный») характера1.

Муравьиная тема в ведийской мифоло�
гии не исчерпывается приведенными пас�
сажами из «Ригведы». Речь идет о мифе, 
наиболее полная версия которого изложе�
на в «Шатапатха-брахмане» (XIV, 1, 1‑14). 
В основных чертах он заключается в сле�
дующем. В установленное время боги со�
вершали жертвенную церемонию, для того 
чтобы достичь наибольшего могущества 
и славы. Было заключено соглашение: тот, 
кто первым завершит жертвоприношение, 
будет признан наиболее могущественным. 
Победу одержал Вишну, но он не смог сдер�
жать в себе жажду славы. Взяв свой лук и 
три стрелы, он покинул собрание с явным 
презрением к остальным. Боги окружили 
его, но не осмеливались напасть из‑за его 
лука и стрел. Тогда муравьи в обмен на 
обещанную богами способность находить 
воду и пищу повсюду, где бы они ни на�
ходились, перегрызли тетиву лука Вишну. 
Концы лука резко распрямились и отсек�
ли голову Вишну. Взметнувшись высоко в 
небо, она превратилась в солнце. Боги бро�
сились к Вишну, но первым оказался Ин�
дра. Он прильнул к его телу и завладел всей 
его славой [28, 441 ff.].2

Ведийский Вишну по преимуществу 
выступает как солярное божество, поэто�
му неслучайно здесь голова Вишну иденти�
фицируется с солнцем [30, 168]. Но для нас 
особенно важен тот факт, что появление 
на небе солнца (= головы Вишну) является 
результатом муравьиной «диверсии». Со�
поставление сюжета о муравьях и Вишну 

1 Полное этическое переосмысление этой древ�
ней мифологической оппозиции («малый – боль�
шой») происходит в христианстве и выражает�
ся в заповедях самого Спасителя: «Больший из 
вас да будет вам слуга: ибо, кто возвышает себя, 
тот унижен будет, а кто унижает себя, тот воз�
высится» (Мф. 23:11-12).

2 Интересную реконструкцию с попыткой 
связать воедино этот сюжет «Шатапатха-Брах�
маны» с «муравьиными» пассажами «Ригведы» 
см.: [29, lv-lix].

со сказанием об осаде Сосланом крепости 
выявляет, на наш взгляд, определенные 
элементы сходства.

1)  Жертвоприношение на Курукшетре 
происходит как состязание богов. На пиру 
среди нартов также разгорается состяза�
ние, главным образом, в танцевальном 
искусстве, и, кажется, нет нужды доказы�
вать, что нартовские танцы носят, скорее, 
ритуальный, нежели развлекательный 
характер. Результаты состязания в обоих 
случаях становятся мотивом, провоциру�
ющим все последующие действия. Одер�
жав победу, Вишну возгордился и покинул 
остальных богов. В пуранической версии 
Вишну покидает собрание богов, нарушая 
договор [31, 633]. В большинстве вариан�
тов главный противник Сослана, выступа�
ющий под разными именами (Борафарныг, 
Челахсартаг, Челахсартон и др.), нарушает 
договор и укрывается в неприступной кре�
пости. В одном варианте победитель со�
стязания и противник, крепость которого 
осаждает Созырыко – одно и то же лицо [3, 
105‑106].

2)  Боги окружили возгордившегося и 
покинувшего их Вишну, но не осмелива�
лись напасть из‑за его грозного оружия 
– лука и трех стрел. Оружие Челахсартага 
(или замещающих его персонажей) – три 
чудесные стрелы, представляющие глав�
ную опасность для Сослана и его боевых 
друзей при осаде крепости [3, 110, 114, 
124‑125, 153, 165, 179, 186, 207, 242].

3)  Славный Вишну, победивший всех 
великих богов ведийского пантеона, сам 
был повержен малыми насекомыми. Мура�
вьи перегрызли тетиву его лука, который, 
резко распрямившись, оторвал ему голову 
и взметнул ее в небо3. Там, в небесной вы�
шине, голова Вишну стала сияющим солн�
цем. В некоторых версиях мифа Вишну 
замещается одним из своих воплощений 
– Хаягривой, божеством с головой лошади 
[31, 633], истоки образа которого связы�
вают с древнеарийским культом коня [32, 

3 Согласно другой версии, Индра сам пре�
вращается в муравья и перегрызает тетиву 
лука. Правда, Вишну здесь замещается Рудрой 
[7, 416; 29, lxi].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201132

Фольклор и этнология

9‑10]. Наделение солнечного Вишну черта�
ми этого животного объясняется тем, что у 
индоиранцев образ коня очень тесно свя�
зывался с почитанием солнца и выступал 
его главным символом [33, 44‑45].

В нартовском сказании нет муравьев, 
перегрызающих тетиву лука, но есть мало�
летний помощник Сослана, совершающий 
деяние, удивительное во всех отношениях. 
Перед штурмом осажденной крепости Со�
слан поручает ему присматривать за сво�
им не в меру строптивым конем. И малыш 
справляется с заданием: пригнув к земле са�
мое высокое в лесу дерево, он привязывает 
к нему сосланова коня и отпускает, так что 
конь оказывается на вершине распрямив�
шегося дерева [3, 113‑114, 143, 229, 241‑242, 
251, 254‑255]. При всех внешних различиях 
привязывание коня к вершине дерева по 
своему мифологическому содержанию мо�
жет быть сопоставлено с мотивом о мура�
вьях, перегрызающих тетиву лука Вишну. 
Подобно тому, как пружинящая сила ос�
вобожденного муравьями лука возносит в 
небо солнечное светило, т. е. голову Вишну 
(которую, согласно пуранической версии, 
ему заменяют головой коня), в нартовском 
сказании согнутое в дугу дерево, распрям�
ляясь, поднимает на свою вершину коня, 
солярное значение которого очевидно уже 
из его принадлежности Сослану. Важность 
этого деяния столь велика, что Сослан, 
увидев своего коня на вершине дерева, рас�
пускает войско, ведь в нем нет необходи�
мости при таком помощнике [3, 178]. Речь 
не столько о физической мощи малыша, 
сколько о проявленной нашим маленьким 
героем способности освободить похищен�
ного солнечного персонажа, точнее – вер�
нуть похищенное солнце на небо.

Как верно отметил В. Н.  Топоров, ми�
фологические представления о муравьях 
определяются такими их природными 
свойствами, как малость, множествен�
ность, подвижность, коллективность, не�
прихотливость, приспособляемость и 
способность к освоению среды обитания 
(отсюда богатство и процветание), строи�
тельные и воинские таланты, самая высо�
кая в животном мире скорость обучения. 

Отсюда и те качества, которыми муравьи 
наделяются в разных мифологических 
традициях: коллективность, трудолюбие, 
смышленость, хитрость (приходящая на 
помощь малости), яростная воинствен�
ность. Все эти свойства позволяют уяснить 
появление образа муравья в схеме основ�
ного мифа [13, 330].

Малость муравья1 как наиболее оче�
видная причина превращения в него героя 
(чтобы не быть замеченным противником) 
все же представляется недостаточным или, 
во всяком случае, не единственным осно�
ванием для принятия этого образа в кон�
тексте поединка Громовержца и его про�
тивника, ведь мир насекомых представляет 
мифопоэтическому воображению большое 
разнообразие иных видов, способных вы�
ступить символом предельной малости. 
Очевидно, выбор муравья в данном слу�
чае обусловлен и другими приписываемы�
ми ему свойствами, а именно быстротой, 
смелостью и яростной воинственностью. 
Кроме того, в древнеиндийской тради�
ции муравьи выступают и как змееборцы. 
А.  Губернатис сопоставил рассматривае�
мый пассаж «Ригведы» (I, 51, 9) об Индре, 
в образе муравья сокрушающем демона, с 
сюжетом из «Панчатантры» (���������������III������������, 5) в кото�
ром муравьи борются со змеей. Она убива�
ет многих из них, но их число столь велико, 
что змея, в конце концов, побеждена мура�
вьями ( [35, 372], см. также: [36, 215]). В гре�
ческой традиции уже упоминавшиеся мир�
мидоняне («муравьиные люди») во главе с 
Ахиллом проявляли чудеса военной отваги 
под стенами Трои и в то же время были об�
разцом воинской дисциплины, организо�
ванности и беспрекословного подчинения 
своему военачальнику, словом, являли со�
бой пример идеального воинства.

1 Согласно  В. Н.  Топорову, мотив предель�
ной малости муравья объясняет вовлечение 
этого образа в кумулятивные сказки. Среди 
приводимых автором фольклорных примеров 
упоминается и осетинская сказка «Мышь, му�
равей и блоха» [13, 336]. Этот осетинский при�
мер можно дополнить еще одной похожей сказ�
кой о золотом муравье и мыши «Зæрин мулдзуг 
æма мистæ» [34, 35‑36].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 33

Фольклор и этнология

Мотив воинственности муравьев при�
сутствует и в осетинской сказке «Медведь 
и муравей» [37, 27]. Здесь обыгрывается 
уже упоминавшаяся оппозиция «малый 
– большой» с положительным значением 
«малого», но прекрасно организованно�
го персонажа. При этом малость мура�
вья становится важнейшим качеством, 
необходимым непосредственно в схват�
ке с противником огромной величины1. 
Малость, поддержанная такими его свой�
ствами, как коллективность, многочис�
ленность и способность жалить, помогает 
муравьям одолеть медведя, обидевшего 
их товарища.

В осетинских пословицах и поговорках 
муравей признается силачом, поскольку 
может нести груз, равный или даже пре�
вышающий его собственный вес: *«Мура�
вей несет [груз], равный его собственно�
му весу» [39, 248]. Иногда о его смелости 
и силе говорится в ироничном смысле: 
*«Муравей, говорят, [хвалился]: “Я силь�
нее слона – он на меня наступил, а я и не 
почувствовал”» [39, 248].

Представление о воинственности му�
равья и его отношении к военной сфере, 
очевидно, объясняет тот факт, что неко�
торые процессы жизнедеятельности му�
равьиного коллектива рассматривались 
у осетин как предзнаменования военно�
го характера. Так, 87‑летняя жительница 
сел. Кадгарон Зарета Бегизова вспомина�
ет: *«В начале лета 1941, утром я вышла 
на полевые работы и в поле увидела, как 
из‑под большого желтого камня выполза�
ли черные муравьи. Их было много, и они 
растянулись, как лента шириной в один 
метр и длиной в два-три метра. Я долго 
стояла и смотрела на них, даже опоздала 
на работу. Когда пришла, рассказала об 
этом нашему бригадиру Хутинаеву Тата�
ри (лет 50 ему было тогда), на что он вос�
кликнул: “Ох, непременно война начнет�
ся!”» [40]. Возможно, предзнаменование в 

1 Тот же мотив превосходства малого персо�
нажа перед огромным противником составляет 
основу легенд о малорослом осетинском силаче 
Гоцъи, который одолел в поединке огромного 
персидского богатыря [38, 380‑381].

данном случае основывается на ассоциа�
ции муравьиного потока с движущимся 
воинством2.

При всей положительности рассмо�
тренных выше характеристик и свойств 
муравья он все же связан с землей и вы�
ступает в мифологических текстах клас�
сификатором нижней сферы мироздания. 
Поэтому его связь с Громовержцем, кото�
рый занимает в структуре основного мифа 
противоположную, верхнюю космическую 
зону, требует дополнительного объясне�
ния. Муравьи (как и насекомые вообще) за�
частую играют в мифологических системах 
роль медиаторов, посредников, связующих 
противопоставленные зоны мироздания. 
В. Н.  Топоров в связи с этим упоминает 
широко распространенное представление 
о «муравьином» пути, идущем с земли на 
небо, а также другие примеры [13, 332], 
которые можно дополнить приведенным 
выше эпизодом о чудесном мальчике из 
рода Ацата. Превратившись в муравья, он 
забирается вверх, по стене башни, высту�
пающей здесь зримым образом оси, соеди�
няющей две противопоставленные зоны: 
верх и низ. Причастность малыша-муравья 
к обеим сферам выражается и следующей 
его характеристикой: *«В роду Ацата та�
кой [чудесный] родился мальчик, который 
днем бывает с небожителями, а ночью – с 
чертями» [17, 118].

Еще А. Губернатис отметил, что в «Ма�
хабхарате» valmîka служит обозначением 
не только муравейника, но и змеиной норы 
в земле [35, 372]. Впоследствии  В. Н.  То�
поров, со ссылкой на Ф. Б. Я. Кейпера, по�
казал, что в древнеиндийской традиции 
подземное жилище владыки нижнего мира 
Варуны идентично обиталищу змей и име�

2 Сравнение движущегося войска с мура�
вьиной массой присутствует в «Шахнаме»: «му�
равьино-бесчисленный строй» (10230), «не во�
йско идет – муравьи, саранча» (13811) [41, 320, 
431]. При этом муравьям всегда уподобляются 
враги иранских героев, что, очевидно, являет�
ся отголоском зороастрийских представлений, 
согласно которым муравей – дэвовское насеко�
мое, подлежащее уничтожению (Видэвдат 14, 5; 
16, 2; 18, 73) – см.: [42, 214, 230, 231, 251].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201134

Фольклор и этнология

ет сходным образом описываемый вход. 
Более того, в одном из текстов этим входом 
является муравейник, что, согласно автору, 
отражает старый мотив о связи асуров с 
муравьями. Асуры хранят под землей цен�
ности, подобно муравьям в разных мифо�
логических системах. Поскольку муравьи 
связаны с нижним миром Варуны, они мо�
гут производить воду (т. е. находить ее). В 
итоге В. Н. Топоров констатирует связь му�
равьев как с Индрой, так и с владыкой ниж�
ней зоны мироздания Варуной [13, 334].

Пытаясь объяснить особую связь Гро�
мовержца и муравьев, относимых в древ�
неиндийской традиции к миру асуров, 
вновь обратимся к одному из тех гимнов 
«Ригведы», где, как отмечалось выше, про�
является тема муравьиного превращения 
Индры (����������������������������������X���������������������������������, 99, 5). Здесь неоднократно под�
черкивается способность Индры изменять 
свой облик для овладения крепостями: «в 
измененном виде он овладел имуществом 
стовратного1» (�����������������������������X����������������������������, 99, 3), «он овладел крепо�
стями в измененном облике» (X, 99, 11). Но 
для нас особенно важны имеющиеся здесь 
указания на природу этой способности 
Индры. В 10 стихе автор гимна называет 
Индру «обладающий силой превращений 
как Варуна», т. е. в своей способности к 
превращениям он подобен главе асуров, 
владыке нижнего, подземного / водного 
мира Варуне. Сравнение не случайное, по�
скольку магическая сила и способность к 
превращениям являлась характерной чер�
той асуров, но не девов, возглавляемых Ин�
дрой [7, 153]. Наконец в гимне есть главное 
указание, раскрывающее происхождение 
магических способностей у Индры – он об�
ладает «природой асуры» (X, 99, 2). Стало 
быть, он обладает майя, не завоевав или 
отобрав ее, но, по своей внутренней сущ�
ности, имевшей нечто от асуров.

Все вышесказанное наводит на мысль о 
неком хтонизме в природе Индры. Вывод 
не столь неожиданный, как могло бы пока�
заться на первый взгляд, ибо он подтверж�
дается теми же аналогиями из индоевро�

1 Л.  Шредер видит здесь аллегорию мура�
вейника, имеющего множество входов: см. [23, 
101].

пейского ареала, которые уже приводились 
выше в связи с темой муравьиных превра�
щений. Так, древнегреческий Громовер�
жец Зевс соединял в древнейшие времена 
функции жизни и смерти, владычествовал 
не только над землей, но и под ней, верша 
суд над мертвыми. Отсюда происходит и 
его эпитет – Подземный (Хтоний) [43, 111, 
118]. Способность к звериному оборот�
ничеству и другие чудесные способности 
русского былинного героя Вольги (Вол�
ха) еще более отчетливо объясняются его 
происхождением: Вольга рожден киевской 
княжной от Змея, и, «будучи сыном Змея, 
он унаследовал от него «хитрости-прему�
дрости» и, в частности, уменье прятаться 
от врага, оборачиваться в другие существа» 
( [18, 109]; см. также: [44, 42]).

Нартовский Батраз своим происхожде�
нием, без всякого сомнения, связан с пред�
ставителями нижней, хтонической зоны 
мироздания. Его отец – прославленный 
нарт Хамыц, а мать из рода малорослых 
людей (в разных вариантах они выступают 
под разными именами: Быцены, Камбада�
та и т. д.), живущих под землей. Для на�
шей темы особую важность представляет 
один из вариантов сказания о женитьбе 
Хамыца, по которому входом в их подзем�
ное жилище является муравейник. Хамыц 
встречает охотника из племени малорос�
лых людей Камбадата и, пораженный его 
силой и ловкостью, желает породниться 
с ним, взяв в жены девушку из этого пле�
мени. Маленький охотник соглашается и 
объясняет Хамыцу, как найти его жилище: 
*«Когда доберусь до чистого поля, отведу 
в сторону ногу и поеду, оставляя ею бо�
розду вплоть до самого муравейника. Вот 
там, под землей, и находится мой дом» [17, 
447]. В назначенный день нарты отправи�
лись к подземным жителям за своей неве�
стой: *«Пошли они по борозде и добрались 
до муравейника. Остановились там, как и 
было им сказано: только стали слезать они 
с лошадей, как из‑под муравейника по�
выпрыгивала к ним молодежь Камбадата, 
забрали их бурки, ружья и прочие [вещи] 
под землю, затем открыли двери и завели 
туда лошадей и самих [нартов]» [17, 448]. 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 35

Фольклор и этнология

Возможно, в эпосе существовало прямое 
отождествлении малорослых подземных 
жителей с муравьями, что в известной сте�
пени подтверждается и теми их свойства�
ми, которые определенно соответствуют 
«муравьиным»: они малы, но обладают не�
вероятной физической силой и ловкостью 
[17, 24, 31, 40‑41], мудры и проницательны, 
способны даже читать мысли [17, 8, 11], но 
в то же время вспыльчивы, гневливы и не 
терпят обиды [17, 5, 6, 9].

Отнесенность муравьев к нижнему 
миру означает одновременно их связь с 
идеей богатства и плодородия. Многочис�
ленные и убедительные подтверждения 
имеются в разных мифологических тради�
циях, как в индоевропейском ареале, так и 
за его пределами (см., например: [45, 171, 
175]). Мотив богатства и благополучия 
рефлексивно проявляется в самой теме му�
равьиных метаморфоз Индры: муравьиш�
ка подкрепляет великого Индру, но и сам 
получает от него благополучие, усиление, 
хорошее жилье («Ригведа» X, 99, 12) [13, 
329]. Кроме того, в древнеиндийской ми�
фологии муравьи способны производить 
(находить) воду, а следовательно – обеспе�
чивают плодородие [46, 156, 158; 29, lv-lix].

В нартовском эпосе подземные жители 
Быцента близки обитателям и владыкам 
водной стихии Донбеттырам, которые в 
сказаниях о женитьбе Хамыца нередко за�
меняют Быценов [17, 42, 64, 278, 414, 586], 
а иногда и отождествляются с ними [17, 
290, 431‑433]. Идея достатка, богатства и 
благополучия, приходящего к нартам от 
Быценов, и в частности – от матери Батра�
за, прослеживается вполне отчетливо. Во 
многих вариантах Хамыц отправляется на 
охоту вследствие начавшего у нартов голо�
да [17, 443, 461, 475], а в одном случае ука�
зывается и его причина: сильная жара, вы�
жегшая все нартовские поля с урожаем [17, 
23]. Маленький охотник, повстречавшийся 
Хамыцу, добывает голодающим нартам 
огромное количество дичи, а молодая жена 
Хамыца (сестра маленького охотника) по�
казала настоящие чудеса портняжного ис�
кусства, с невероятной быстротой сшив 
для каждого нарта по несколько комплек�

тов превосходной одежды [17, 51, 52, 58, 65, 
66]. И в этом одно из проявлений ее спо�
собности приносить изобилие, о которой 
она сама говорит своему мужу: *«К чему я 
притронусь, того уже не убудет» [17, 471].

Соответствующий комплекс представ�
лений о муравейнике как источнике пло�
дородия сложился у разных народов мира 
[13, 335]. В древнеиндийской традиции и 
в приведенном выше сказании о женитьбе 
Хамыца и рождении Батраза муравейник 
выступает как вход в подземный мир. В 
нартовских сказаниях мы встречаем еще 
одно упоминание муравейника, но уже в 
связи с приключениями Сослана / Созыры�
ко: в споре за шкуру черной лисицы (или 
чудесной косули) он рассказывает удиви�
тельную историю о муравейнике, на кото�
ром оживают умершие [3, 410, 419, 442]1. 
Хтоническая зона всегда несет на себе от�
печаток потустороннего, а потому под�
земный мир в мифологии – это зачастую 
и царство мертвых. Неудивительно, что 
муравьи оказываются связанными и с ми�
ром мертвых [13, 332, 335], при этом в ми�
фопоэтических представлениях о жизни и 
смерти они выполняют спасительную (це�
лительную) функцию [13, 333], а муравей�
ник, как мы видим, наделяется чудесным 
свойством оживления, таким образом и 
здесь выступая в качестве места перехода 
из одного мира в другой.

Подведем итог. Мотив о превращении 
Батраза в муравья находит аналогии в 
иных индоевропейских традициях и пред�
ставляет собой фольклорную трансфор�
мацию того фрагмента основного индоев�
ропейского мифа, в котором Громовержец 
принимает облик муравья для сокрушения 
своего возрастающего противника и осво�
бождения укрываемого им солнца.

Очевидно, в Батразе следует видеть 
не только стального «забияку», который 
добивается всего неистовой силой, но и 
героя, наделенного магическими способ�
ностями, что значительно обогащает и ус�
ложняет этот образ.

1 В фольклоре некоторых африканских на�
родов муравьи также наделяются способно�
стью оживлять умерших – см.: [47, 55].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 201136

Фольклор и этнология

1. Абаев В. И. Нартовский эпос осетин // Абаев В. И. Избранные труды. Владикавказ: 
Ир, 1990. Т. I. С. 142‑242.
2. Нарты. Осетинский героический эпос. М.: Главная редакция восточной литературы 
издательства «Наука», 1991. Кн. 3. 175 с.
3. Нарты кадджытæ: Ирон адæмы эпос. Дзæуджыхъæу: Гасситы Викторы номыл рау�
агъдадон-полиграфион куыстуат, 2004. Т. II. 896 ф.
4. Грисвар Ж. Мотив меча, брошенного в озеро: смерть Артура и смерть Батрадза // 
Эпос и мифология осетин и мировая культура. Владикавказ: Ир, 2003. 196 с.
5. Дюмезиль Ж. Осетинский эпос и мифология. Владикавказ, 2001. 280 с.
6. НА СОИГСИ. Фольклор. Оп. 1. П. 23. Д. 56 (II).
7. Hillebrandt A. Vedische Mythologie. 2‑te, veränderte Auflage. Breslau: Verlag von M & 
H. Marcus, 1929. Bd. 2. 446 s.
8. Ригведа. Мандалы I‑IV. М.: Наука, 1999. 768 с.
9. Ригведа. Мандалы IX‑X. М.: Наука, 1999. 599 с.
10. Geldner K. R. Der Rigveda. Übersetzt und erläutert. Göttingen: Vandenhoeck & Rupre�
cht; Leipzig: J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung, 1923. T. I. 442 s.
11. Oldenberg H. Rigveda. Textkritische und exegetische Noten. Вerlin: Weidmannsche Bu�
chhandlung, 1909. Bd. I. 438 s.
12. Lommel H. Der arische Kriegsgott. Frankfurt-am-Mein: Vittorio Klostermann, 1939. 76 
s.
13. Топоров  В. Н.  Сравнительный комментарий к одному мотиву древнеиндийской 
мифологии – Индра-муравей // Древняя Индия. Историко-культурные связи. М.: На�
ука, 1982. С. 327‑341.
14. Darmesteter J. Ormazd et Ahriman: leurs origins et leur histoire. Paris: F. Vieweg, 1877. 
360 p.
15. Толкиен Дж. Р. Р. Хранители: Летопись первая из эпопеи «Властелин Колец» / Пер. с 
англ. А. Кистяковского и В. Муравьева. М.: Детская литература, 1982. 335 с.
16. Bramlett P. C. I am in fact a hobbit: an introduction to the life and work of J. R. R. Tolkien. 
Macon, Georgia: Mercer University Press, 2003. 254 p.
17. Нарты кадджытæ: Ирон адæмы эпос. Дзæуджыхъæу: Гасситы Викторы номыл рау�
агъдадон-полиграфион куыстуат, 2005. Т. III. 712 ф.
18. Иванов  В. В., Топоров  В. Н.  Волх // Славянская мифология. Энциклопедический 
словарь. М.: Эллис Лак, 1995. С. 108‑110.
19. Пропп В. Я. Русский героический эпос. Изд. 2‑е, испр. М.: Государственное изда�
тельство художественной литературы, 1958. 604 с.
20. Кейпер  Ф. Б.  Я.  Основополагающая концепция ведийской религии // Кей�
пер Ф. Б. Я. Труды по ведийской мифологии. М.: Главная редакция восточной литера�
туры издательства «Наука», 1986. С. 28‑37.
21. Bergaigne A. Schiern, Origine du conte des fourmis qui déterrant l’or // Revue critique 
d’histoire et de literature. 1874. № 29. (18 Juillet). P. 33‑37.
22. Тигрица и грифон: Сакральные символы животного мира / Пер. и исслед. А. Г. Юр�
ченко. СПб.: «Азбука-классика», «Петербургское Востоковедение», 2002. 400 с.
23. Schroeder L. von. Herakles und Indra. Eine mythenvergleihende Untersuchung. Wien: 
A. Hödler, 1914. 110 s.
24. Туаллагов А. А. Скифо-сарматский мир и Нартовский эпос осетин. Владикавказ: 
Изд-во СОГУ, 2001. 315 с.
25. Длусский Г. М. Муравьи рода Формика (���������������������������������������������hymenoptera����������������������������������, ��������������������������������formicidae����������������������, ��������������������g�������������������. �����������������formica����������). М.�����: ���На�
ука, 1967. 236 с.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 7 (46) 2011 37

Фольклор и этнология

26. Кипятков В. С. Мир общественных насекомых. Л.: Издательство Ленинградского 
университета, 1991. 408 с.
27. Топоров В. Н. Святость и святые в русской духовной культуре. М.: Гнозис, 1995. Т. I. 
875 с.
28. The Śatapatha-Brāhmana. Translated by Julius Eggeling. Part V // The Sacred Books of 
the East. Ed. F. Max Müller. Delhi-Patna-Varanasi, 1966. Vol. 44. 596 p.
29. Oliphant S. G. Fragments of a Lost Myth – Indra and the Ants // Transactions and pro�
ceedings of the American philological Association. 1910. T. 41. P. lv-lix.
30. Gonda J. Aspects of early visnuism. Delhi: Motial Banarsidass, 1993. 270 p. (reprint).
31. Parmeshwaranand S. Encyclopaedic Dictionary of Purānas. New Delhi: Sarup & Sons, 
2001. Vol. 2. 636 p.
32. Gulik R. H. van. Hayagriva: the Mantrayänic aspect of horse-cult in China and Japan. 
Leiden: Brill, 1955. 103 p.
33. Charpentier  J.  Kleine Beiträge zur indoiranischen mythologie // Uppsala Universitets 
Ǻrsskrift. Uppsala: A.‑B. Akademiska Bokhandeln, 1911. Bd. I. S. 1‑87.
34. Ирон адамон сфæлдыстад. Дзæуджыхъæу: Ир, 2007. Т. II. 655 ф.
35. Gubernatis A. de. Die Thire in der indogermanischen Mythologie. Leipzig: Verlag von 
F. W. Grunow, 1874. 675 s.
36. Панчатантра. М.: Издательство Академии Наук СССР, 1958. 376 с.
37. Ирон аргъæуттæ. Орджоникидзе: Ир, 1983. 359 ф.
38. Ирон таурæгътæ. Орджоникидзе: Ир, 1989. 498 ф.
39. Гуытъиаты Хъ. Ирон æмбисæндтæ. Орджоникидзе: Ир, 1976. 352 ф.
40. Полевой материал автора.
41. Фирдоуси. Шахнаме. М.: Издательство Академии Наук СССР, 1960. Т. II. 645 с.
42. Авеста. «Закон против дэвов» (Видэвдат). СПб.: Изд-во Политехн. ун-та, 2008.  
301 с.
43. Лосев А. Ф. Античная мифология в ее историческом развитии // Лосев А. Ф. Мифо�
логия греков и римлян. М.: Мысль, 1996. С. 5‑680.
44. Фроянов  И. Я., Юдин  Ю. И.  Исторические реальности и былинная фантазия // 
Духовная культура славянских народов: литература, фольклор, история: Сб. ст. к 
IX Международному съезду славистов. Л.: Наука. Ленинградское отделение, 1983.  
С. 39‑58.
45. Иванова-Казас О. М. Беспозвоночные в мифологии, фольклоре и искусстве. СПб.: 
Издательство СПбГУ, 2006. 211 с.
46. Meyer  E. H.  Indogermanische Mythen. Berlin: Ferd. Dümmers Verlagsbuchhandlung, 
Harwitz und Gossmann, 1883. T. I. 244 s.
47. Котляр Е. С. Мифы бантуязычных народов Тропической и Южной Африки // СЭ. 
1967. № 3. С. 47‑58.


